
Kapitel 8: Biopolitik und die Objektivierung der Person 
Die technische Verfügbarkeit über das menschliche Genom ist keine rein medizinische 
Neuerung, sondern eine ethische Zäsur. Habermas warnt davor, dass die Transformation der 
menschlichen Natur in eine manipulierbare Masse die Intersubjektivität zerstört. Wenn das 
menschliche Leben zum Objekt technischer Planung wird, verlieren die Begriffe der Freiheit und 
der Gleichheit ihre lebensweltliche Basis. Die Objektivierung der Person beginnt dort, wo die 
organische Ausstattung des Menschen nicht mehr als Schicksal oder Geschenk, sondern als 
Resultat einer fremden Entscheidung begriffen wird. 

8.1 Wissen als technokratische Kontrolle: Die Genomforschung und 
die technologische Beherrschung der menschlichen Natur 

Habermas sieht die Genomforschung nicht primär als wissenschaftlichen Fortschritt, sondern 
als ein Instrument der Kontrolle, als den Übergang von einer beobachtenden Naturwissenschaft 
zu einer intervenierenden Technologie, die tief in die Identität des Individuums eingreift. Das 
Wissen um den genetischen Code wird in diesem Kontext zu einer Form von technokratischer 
Macht, die das Potenzial hat, die moralische Struktur unserer Gesellschaft zu verändern. 

8.1.1 Die Grenze des Heilens: Medizinethische Grenzverschiebungen 

Innerhalb der Biopolitik identifiziert Habermas eine gefährliche Unschärfe an der Grenze 
zwischen legitimer medizinischer Hilfe und einer moralisch fragwürdigen Manipulation der 
menschlichen Natur. Er argumentiert, dass die Medizinethik traditionell auf einem klaren 
normativen Fundament stand, das nun durch die neuen technologischen Möglichkeiten ins 
Wanken gerät. Die Unterscheidung zwischen dem, was wir tun dürfen, um Leid zu lindern, und 
dem, was wir tun können, um Leben zu gestalten, wird zunehmend diffuser. 

Die Logik der klinischen Intervention: Konsensuelle Heilung vs. einseitige 
Manipulation 

Habermas postuliert einen kategorialen Unterschied zwischen einer klassischen 
therapeutischen Behandlung und einer genetischen Intervention. Die Logik der klinischen 
Intervention beruht auf dem Prinzip der konsensuellen Heilung. In einem normalen 
Arzt-Patienten-Verhältnis setzt die medizinische Handlung voraus, dass der Patient der 
Behandlung zustimmen kann. Selbst wenn der Patient aktuell nicht einwilligungsfähig ist, 
orientiert sich die klinische Logik an einem „präsumtiven Konsens“: Der Arzt handelt im Sinne 
der Gesundheit des Patienten, von dem man vernünftigerweise annehmen kann, dass er 
gesund sein möchte. Das Ziel ist die Wiederherstellung einer gestörten organischen Funktion, 
um dem Individuum seine Handlungsfähigkeit zurückzugeben. 
 
Im Gegensatz dazu steht die einseitige Manipulation, wie sie bei genetischen Eingriffen im 
embryonalen Stadium auftritt. Hier fehlt die Möglichkeit eines Konsenses vollständig. Der 
Eingriff zielt nicht darauf ab, ein krankes Wesen zu heilen, sondern die Identität eines künftigen 
Menschen nach den Präferenzen und Wünschen Dritter (Eltern oder Forscher) festzulegen. 
Während die Heilung den Patienten als Subjekt respektiert und ihn wieder in den Stand eines 
autonomen Akteurs versetzen will, degradiert die einseitige genetische Gestaltung den 



künftigen Menschen zum Objekt einer fremden Absicht. 
 
Habermas betont, dass diese Verschiebung die moralische Symmetrie zwischen den 
Generationen zerstört. In der klinischen Intervention bleibt der Patient ein Partner; in der 
biopolitischen Manipulation wird der Mensch zu einem „Produkt“, dessen Eigenschaften wie bei 
einer technischen Ware im Voraus bestellt werden. Die Logik der Heilung wahrt die 
Unverfügbarkeit der Person, während die Logik der Manipulation die Tür zu einer schleichenden 
Entfremdung des Menschen von seiner eigenen Natur öffnet. 
 
Der schleichende Übergang von der Therapie zum „Enhancement“ (Selbst- und 
Fremdoptimierung)  

Wenn die Medizin ihren klassischen Auftrag verlässt, droht unweigerlich eine normative Erosion 
aufgrund der Schwierigkeit, eine klare Demarkationslinie zwischen der notwendigen Heilung 
von Krankheiten und der technischen Steigerung menschlicher Merkmale zu ziehen. Ohne eine 
solche Grenze schlägt das ärztliche Ethos in eine konsumorientierte Dienstleistung um, die den 
Menschen nicht mehr schützt, sondern ihn einer Optimierungslogik unterwirft. 

Habermas analysiert das „Enhancement“ als eine Form der technischen Selbst- oder 
Fremdverbesserung, die sich fundamental von der therapeutischen Logik unterscheidet. 
Während die Therapie auf die Wiederherstellung eines biologischen „Normalzustands“ zielt, um 
dem Individuum ein selbstbestimmtes Leben zu ermöglichen, strebt das Enhancement nach 
einer Steigerung über das natürliche Maß hinaus. Der Übergang ist deshalb so „schleichend“, 
weil viele Technologien, die ursprünglich zur Heilung entwickelt wurden (wie 
Wachstumshormone oder Gen-Editierung), ebenso zur Optimierung von Leistungsfähigkeit oder 
ästhetischen Merkmalen eingesetzt werden können. 

Für Habermas ist dieser Übergang moralisch hochgradig prekär. Er unterscheidet dabei zwei 
Ebenen: 

Erstens die Selbstoptimierung, bei der das Individuum sich selbst als Objekt einer technischen 
Verbesserung begreift. Hier droht ein Verlust der Lebenswelt an eine Leistungsgesellschaft, in 
der der eigene Körper nur noch als Werkzeug wahrgenommen wird, das permanent getunt 
werden muss. 

Zweitens, und weitaus gefährlicher, die Fremdoptimierung (insbesondere im embryonalen 
Stadium). Hier entscheidet eine Generation über die genetische Ausstattung der nächsten. 
Habermas argumentiert, dass diese Form der Optimierung die moralische Gleichheit untergräbt. 
Während wir bei einer Heilung davon ausgehen können, dass der Patient gesund sein möchte 
(präsumtiver Konsens), können wir beim Enhancement nicht wissen, ob das künftige Kind mit 
den von uns gewählten „Verbesserungen“ einverstanden sein wird. Der optimierte Mensch wird 
mit den Absichten seiner Designer konfrontiert, die in seine organische Basis eingeschrieben 
sind, ohne dass er diese jemals revidieren könnte. Damit wird die Freiheit, der alleinige Urheber 
des eigenen Lebens zu sein, bereits im Erbgut beschränkt. 

8.1.2 Das Genom als Verfügungsmasse: Die Verdinglichung des 
Leibes 



Die schleichende Objektivierung des Menschen durch biotechnologische Macht führt dazu, dass 
wir die Grenze zwischen „Subjekt“ und „Objekt“ innerhalb unserer eigenen körperlichen 
Existenz verlieren. Sobald die genetische Ausstattung als gestaltbares Material begriffen wird, 
verändert sich die Art und Weise, wie wir uns selbst und andere wahrnehmen. Der menschliche 
Leib verliert seinen Charakter als sakraler oder zumindest unantastbarer Schutzraum der 
Person und wird stattdessen in die Logik der technischen Produktion und ökonomischen 
Verwertung einbezogen. Die Sichtweise des „Ingenieurs“ auf das menschliche Leben untergräbt 
die phänomenologische Grundlage, auf der wir uns als freie und moralisch handelnde Wesen 
begegnen. 

Vom Subjekt-Leib zum Objekt-Körper: Die Verschiebung der 
phänomenologischen Perspektive 

Habermas problematisiert die phänomenologische Dimension der Biopolitik, indem er auf die 
klassische Unterscheidung zwischen „Leib“ und „Körper“ zurückgreift (in Anlehnung an Denker 
wie Helmuth Plessner oder Maurice Merleau-Ponty). Die moderne Biotechnik verleitet den 
Menschen dazu, seine eigene physische Existenz ausschließlich aus der 
Beobachterperspektive zu betrachten. Er warnt davor, dass diese Verschiebung das moralische 
Selbstverständnis des Menschen als eines freien Urhebers seiner Handlungen fundamental 
erschüttert. 

Wir erfahren uns normalerweise in einer Doppelnatur: Wir sind ein Leib (Subjekt-Leib) und wir 
haben einen Körper (Objekt-Körper). Als Subjekt-Leib erleben wir uns „von innen“ heraus; unser 
Körper ist das Medium, durch das wir in der Welt handeln, fühlen und kommunizieren. Er ist die 
unverfügbare Basis unserer Spontaneität. Davon unterscheidet sich die Perspektive auf den 
Objekt-Körper, bei der wir uns selbst wie eine Sache von außen betrachten – etwa durch den 
Blick des Arztes oder die Daten einer Fitness-App. In einer gesunden Lebenswelt bleibt der 
Objekt-Körper jedoch immer an den Subjekt-Leib rückgebunden; die technische Sichtweise ist 
nur vorübergehend. 

Die Biopolitik und die Genom-Manipulation führen nun jedoch zu einer dauerhaften 
Verschiebung der Perspektive. Wenn das Erbgut eines Embryos gezielt verändert wird, blickt 
der „Designer“ auf den künftigen Menschen ausschließlich als einen Objekt-Körper – als eine 
Ansammlung von organischem Material, das optimiert werden kann. Das Problem für den so 
geschaffenen Menschen ist, dass er diese fremde, technisierte Sicht auf seine eigene Natur 
nicht mehr abschütteln kann. Er erfährt seine eigene körperliche Basis nicht mehr als einen 
natürlichen, zufälligen Teil seines „Leib-Seins“, sondern als das Ergebnis einer technischen 
Verfügung. 

Diese Objektivierung führt zu einer inneren Spaltung. Der betroffene Mensch ist gezwungen, 
sich selbst als ein „Gemachtes“ zu begreifen. Damit verliert der Körper seine Unschuld als 
naturwüchsige Grundlage der Freiheit. Habermas argumentiert, dass die moralische 
Handlungsfähigkeit eines Subjekts voraussetzt, dass es sich eins weiß mit seinem Leib. Sobald 
jedoch die Grenze zwischen Person und Sache im eigenen Körper verschwimmt, wird es für 
das Individuum schwierig, sich als souveräner Urheber seiner Handlungen zu verstehen. Die 
technische Perspektive des Gen-Ingenieurs kolonialisiert so die innerste Sphäre des Subjekts 
und verwandelt den lebendigen Leib in eine durchgeplante Biomasse. 



Die Instrumentalisierung menschlicher Erbanlagen als „biologisches Kapital“ 

Die Verschiebung vom „Subjekt-Leib“ zum „Objekt-Körper“ ist kein rein abstrakt-philosophisches 
Problem, sondern öffnet die Tür für eine tiefgreifende Ökonomisierung der menschlichen Natur. 
Die Erbanlagen werden in diesem Prozess nicht mehr als Teil der individuellen Identität 
respektiert, sondern als eine Ressource betrachtet, die bewertet, verglichen und gesteigert 
werden kann. 

Habermas argumentiert, dass durch die technologische Verfügbarkeit über das Genom das 
menschliche Leben selbst in den Kreislauf der Warenlogik gerät. Wenn Eltern oder die 
Gesellschaft entscheiden, welche genetischen Merkmale „wünschenswert“ sind, verwandeln sie 
das künftige Kind in ein Projekt, in das investiert wird. Das Genom wird so zu einer Form von 
„biologischem Kapital“: Es soll dem künftigen Menschen (und oft auch den Erwartungen der 
Eltern) Wettbewerbsvorteile, höhere Leistungsfähigkeit oder gesellschaftliche Konformität 
sichern. 

Die Gefahr dieser Instrumentalisierung liegt für Habermas in der totalen Zweckorientierung. Ein 
Mensch wird nicht mehr primär um seiner selbst willen willkommen geheißen, sondern aufgrund 
seiner „Ausstattung“. Dies führt zu einer neuen Form der sozialen Ungleichheit, in der die 
genetische Verfassung zum Kriterium für sozialen Wert oder Unwert wird. Habermas sieht hier 
die Gefahr einer „liberalen Eugenik“, die nicht mehr staatlich verordnet ist, sondern durch den 
Markt und individuelle Optimierungswünsche vorangetrieben wird. 

Indem das Erbgut als Kapital begriffen wird, wird die Person auf ihre funktionalen Merkmale 
reduziert. Die moralische Unantastbarkeit der Person weicht einer Kosten-Nutzen-Analyse. 
Damit untergräbt die Instrumentalisierung des Leibes die Grundlage der Solidarität: Wer sich 
selbst und andere nur noch als Bündel optimierbarer biologischer Daten sieht, verliert den Sinn 
für die unverfügbare Würde, die jedem Menschen unabhängig von seiner genetischen „Qualität“ 
zukommt. 

8.1.3 Gefährdung der Gattungsethik: Das neue Selbstbild der 
Menschheit  

Biopolitische Eingriffe verändern nicht nur das Leben einzelner, sondern gefährden das 
fundamentale Selbstbild der Menschheit als Gemeinschaft von moralisch freien und gleichen 
Wesen. Habermas weitet daher den Fokus seiner Kritik von der individuellen Ebene des 
betroffenen Patienten oder Probanden auf die Ebene der gesamten Menschheit aus, indem er 
den Begriff der „Gattungsethik“ einführt.  

Habermas argumentiert, dass unser bisheriges Verständnis von Moral auf der Voraussetzung 
beruhte, dass die menschliche Natur eine unverfügbare, „naturwüchsige“ Basis ist, die wir nicht 
selbst gewählt haben. Diese gemeinsame biologische Basis war der neutrale Boden, auf dem 
wir uns als gleichberechtigte Subjekte begegnen konnten. Sobald wir jedoch beginnen, die 
genetische Ausstattung der Gattung technisch zu steuern, verändern wir die Spielregeln 
unseres moralischen Zusammenlebens. Es geht in diesem Abschnitt also nicht mehr nur um 
medizinische Risiken, sondern um eine existenzielle Bedrohung für das, was es heißt, zur 
„Gattung Mensch“ zu gehören. Habermas warnt vor einer schleichenden Entwertung unseres 
normativen Selbstverständnisses, die eintritt, wenn wir uns nicht mehr als Mitgeschöpfe, 



sondern als Schöpfer und Konstrukteure unserer eigenen Art begreifen. 

Die Rolle der Präimplantationsdiagnostik (PID) in der Erosion moralischer 
Hemmschwellen 

Die Präimplantationsdiagnostik (PID) ist das technologische Nadelöhr, durch das sich unser 
moralisches Bewusstsein grundlegend verändert. Die PID ist weit mehr als ein diagnostisches 
Verfahren; sie ist die erste Stufe einer Selektionslogik, die den Status des ungeborenen Lebens 
von einem schutzbedürftigen Mitmenschen zu einem prüfbaren Objekt verschiebt - durch eine 
schleichenden Normalisierung: Was als Ausnahme für schwerste Erbkrankheiten beginnt, 
erodiert langfristig die allgemeine Hemmschwelle gegenüber einer qualitativen Bewertung 
menschlichen Lebens. 

Habermas argumentiert, dass die PID eine neue Form der Verantwortung einführt, die das 
moralische Gefüge überlastet. Sobald Eltern die Möglichkeit haben, Embryonen im 
Reagenzglas auf genetische Defekte zu untersuchen, bevor diese eingepflanzt werden, geraten 
sie unter einen Rechtfertigungsdruck. Das Kind wird nicht mehr einfach „angenommen“, wie es 
ist, sondern es wird aktiv ausgewählt. Damit verändert sich der Charakter des familiären 
Willkommens: Die bedingungslose Anerkennung wird durch eine vorbehaltliche Akzeptanz 
ersetzt, die an genetische Qualitätsmerkmale geknüpft ist. 

Diese Technik wirkt als Katalysator für eine gesellschaftliche Umbewertung. Habermas sieht 
darin den Einstieg in eine „selektive Mentalität“. Wenn es legitim wird, Embryonen aufgrund 
bestimmter Merkmale auszusondern, wird das menschliche Leben in „lebenswert“ und „nicht 
lebenswert“ unterteilt – eine Unterscheidung, die der egalitären Moral der Moderne eigentlich 
zutiefst widerspricht. 

Die Erosion der Hemmschwellen zeigt sich laut Habermas vor allem darin, dass das moralische 
Veto der Unverfügbarkeit schrittweise durch eine utilitaristische Abwägung ersetzt wird. Wenn 
wir uns einmal daran gewöhnt haben, dass die biologische Ausstattung eines Menschen zur 
Disposition steht, schwindet der Widerstand gegen weitergehende Eingriffe wie das „Design“ 
bestimmter Eigenschaften. Die PID ebnet somit den Weg für ein gattungsethisches 
Selbstverständnis, in dem wir uns nicht mehr als Gleiche unter Gleichen verstehen, sondern als 
Richter über die biologische Qualität unserer Nachkommen. 

Der Mensch als sein eigener Schöpfer: Die Hybris der technologischen 
Selbstgestaltung 

Habermas sieht die philosophische und anthropologische Dimension der technologischen 
Selbstgestaltung als radikale Veränderung des Verhältnisses zwischen dem Menschen als 
Subjekt (dem Gestalter) und dem Menschen als Objekt (dem Gestalteten). Wenn der Mensch 
beginnt, die Evolution in die eigene Hand zu nehmen und sich selbst nach technischen 
Entwürfen zu konstruieren, verlässt er den Boden einer gemeinsamen Gattungsethik. 

Er argumentiert, dass die Vorstellung vom „Menschen als seinem eigenen Schöpfer“ eine 
gefährliche Illusion ist, die das moralische Gleichgewicht der Moderne zerstört. Die Hybris 
besteht darin, dass die technologische Vernunft glaubt, die Kontingenz (Zufälligkeit) des Lebens 
vollständig durch Planung ersetzen zu können. Doch genau diese Unverfügbarkeit der 



natürlichen Herkunft war bisher der Garant für die menschliche Gleichheit. 

Wenn wir uns als „Produkte“ unserer eigenen technologischen Entscheidungen begreifen, treten 
zwei problematische Entwicklungen ein: 

Erstens verliert der Mensch die Distanz zu sich selbst. Ein Wesen, das sich als Ergebnis eines 
technischen Designs versteht, wird es schwerer haben, sich als autonomer Urheber seiner 
Handlungen zu begreifen. Die Grenze zwischen dem Geist, der Ziele setzt, und der Materie, die 
nur Mittel zum Zweck ist, verschwimmt. 

Zweitens entsteht eine historische Verantwortungslosigkeit. Der „Designer-Mensch“ bürdet den 
kommenden Generationen seine eigenen, zeitgebundenen Vorlieben als biologisches Schicksal 
auf. Habermas sieht darin einen Akt der Dominanz: Die heutige Generation spielt „Schöpfer“ 
und entzieht der künftigen Generation die Möglichkeit, die eigene organische Basis als 
neutralen Ausgangspunkt für die eigene Lebensgestaltung zu akzeptieren. Diese Hybris 
untergräbt die Demut vor dem Unverfügbaren, die eine tiefere Wurzel in der religiösen Tradition 
der Gottebenbildlichkeit hat. Ohne diese Grenze droht die Vernunft in einen totalen 
Konstruktivismus abzugleiten, der am Ende den Menschen selbst als freies Subjekt abschafft.. 

8.2 Der Glaube an die Autonomie und die „Ebenbildlichkeit des 
Menschen“ als normatives Erbe unter technischem Druck  

Habermas verknüpft die bioethische Debatte unmittelbar mit seinem religionsphilosophischen 
Projekt mit der Frage, wie sich das technische Verfügungswissen auf jene normativen 
Überzeugungen auswirkt, die wir als „Erben“ der religiösen Tradition in unsere säkulare Moral 
übernommen haben. Insbesondere der Glaube an die individuelle Autonomie – die Vorstellung, 
dass jeder Mensch der alleinige Urheber seiner Handlungen ist – gerät unter den Druck 
biotechnologischer Machbarkeit. 

Habermas argumentiert, dass unsere moderne Moral auf Voraussetzungen ruht, die wir uns 
selbst nicht geben können. Eine dieser Voraussetzungen ist das Bewusstsein einer 
„unverfügbaren“ Herkunft. In der Sprache der Religion wurde dies als „Ebenbildlichkeit“ 
ausgedrückt: Der Mensch ist Geschöpf, nicht Produkt eines anderen Menschen. Habermas 
zeigt nun auf, dass dieses religiöse Erbe eine entscheidende Schutzfunktion für die säkulare 
Autonomie erfüllt. Wenn wir die natürliche Basis des Menschen technisch manipulieren, 
gefährden wir das fundamentale Vertrauen in die eigene Urheberschaft. Die technologische 
„Entzauberung“ der menschlichen Natur ist nicht nur ein wissenschaftlicher Fortschritt, sondern 
setzt die moralische Infrastruktur unserer Gesellschaft – das Verhältnis von Freiheit, Gleichheit 
und gegenseitiger Anerkennung – massiv unter Druck. 

8.2.1 Die Zerstörung der moralischen Symmetrie: Soziale Folgen der 
Programmierung 

Die soziologische und rechtsethische Tiefenwirkung genetischer Programmierung ist die 
Zerstörung der moralischen Symmetrie, die normalerweise das Verhältnis zwischen freien und 
gleichen Bürgern kennzeichnet. Habermas argumentiert, dass eine liberale Gesellschaft darauf 
angewiesen ist, dass alle Teilnehmer einander als Ebenbürtige anerkennen können. Wenn 
jedoch eine Person die genetische Ausstattung einer anderen Person nach eigenen 



Präferenzen festgelegt hat, entsteht ein fundamentales Machtgefälle, das im Rahmen einer 
demokratischen Moral nicht mehr geheilt werden kann. 

Die moralische Symmetrie ist für Habermas die Voraussetzung dafür, dass wir einander Rechte 
und Pflichten zuschreiben können. In einer „natürlichen“ Generationenfolge begegnen sich 
Eltern und Kinder als Personen, die beide gleichermaßen der „Lotterie der Natur“ unterworfen 
waren. Die Programmierung bricht dieses Verhältnis auf: Sie führt eine einseitige Abhängigkeit 
ein, die nicht auf einem sozialen Vertrag, sondern auf einer biologischen Verfügung beruht 

Die irreversible Asymmetrie: Warum der „Designierte“ den „Designer“ nicht mehr 
als gleichrangig kritisieren kann 

Die genetische Programmierung führt zur Unaufhebbarkeit der Abhängigkeit und erzeugt damit 
eine moralische Verwerfung, die qualitativ völlig anders ist als die herkömmliche Erziehung. 
Während Erziehung ein kommunikativer Prozess ist, aus dem man sich im Zuge der 
Adoleszenz befreien kann, stellt die genetische Intervention eine somatische Fixierung dar, die 
sich jedem diskursiven Zugriff entzieht. 

Habermas argumentiert, dass die moralische Gleichrangigkeit zwischen Personen darauf 
beruht, dass niemand über die „innere Natur“ eines anderen wie über eine Sache verfügen darf. 
In einem normalen Generationenverhältnis begegnen sich Eltern und Kinder als potenziell 
Gleiche, weil beide ihre Existenz einem kontingenten (zufälligen) Naturprozess verdanken. 
Diese gemeinsame Unterworfenheit unter die Kontingenz der Natur ist die Basis für eine 
symmetrische Anerkennung: Niemand hat den anderen „gemacht“. 

Durch die genetische Programmierung wird dieses Verhältnis jedoch in eine irreversible 
Asymmetrie verkehrt: 

1. Die Stummschaltung des Gegenübers: In der Erziehung können Kinder ihren Eltern 
widersprechen. Sie können deren Werte ablehnen und ihre eigene Identität gegen die Absichten 
der Eltern entwerfen. Die Erziehung ist ein „reversibler“ Prozess der Sozialisation. Eine 
genetische Disposition hingegen ist „stumm“ – sie ist ein materielles Faktum im Körper des 
Kindes. Man kann mit Genen nicht diskutieren. Das Kind ist mit den Intentionen des Designers 
konfrontiert, ohne dass es zu diesen jemals in ein kommunikatives Verhältnis treten könnte. 

2. Der Ausfall der Rechtfertigung: Wenn Eltern erziehen, müssen sie ihr Handeln vor dem 
heranwachsenden Kind rechtfertigen. Wenn sie jedoch das Genom manipulieren, haben sie 
eine Entscheidung getroffen, die das Kind in seinem Kern betrifft, die aber niemals durch eine 
spätere Zustimmung des Kindes „geheilt“ werden kann. Der Designierte kann den Designer 
nicht als gleichberechtigten Partner zur Rechenschaft ziehen, da der Designer bereits die 
Bedingungen festgelegt hat, unter denen der Designierte überhaupt erst urteilt. 

3. Die verweigerte Ebenbürtigkeit: Habermas sieht hier eine Verletzung der menschlichen 
Würde, da das Kind zum Objekt einer fremden Lebensplanung degradiert wird. Da der Designer 
die organische Ausstattung des Designierten nach eigenen Präferenzen (z.B. höhere 
Intelligenz, sportliches Talent) „bestellt“ hat, blickt er auf das Kind immer auch als auf ein 
Produkt seines eigenen Willens. Diese Perspektive des „Herstellers“ ist mit der Anerkennung 



des anderen als eines freien, ebenbürtigen Subjekts unvereinbar. 

Die irreversible Asymmetrie bedeutet also, dass der programmierte Mensch in einer 
permanenten Fremdbestimmung verharrt. Er kann sich nicht als der alleinige Urheber seiner 
Lebensgeschichte fühlen, weil ein Teil seiner Identität das Werk eines anderen ist. Diese 
„Verschmutzung“ der Urheberschaft durch fremde Absichten macht es unmöglich, dass 
Designer und Designierter jemals die volle Symmetrie eines moralischen Verhältnisses 
erreichen. 

Die Beeinträchtigung der kommunikativen Freiheit durch fremdbestimmte 
Dispositionen 

Das Wissen um eine genetische Programmierung führt zur Erosion der subjektiven Freiheit: Ein 
Mensch, der sich seiner eigenen „Herstellung“ bewusst ist, verliert die Unbefangenheit 
gegenüber seinen eigenen Talenten, Neigungen und moralischen Impulsen. Habermas 
argumentiert, dass die kommunikative Freiheit – also die Fähigkeit, sich im Austausch mit 
anderen als souveränes Ich zu behaupten – eine unmanipulierte physische Basis voraussetzt. 

Er führt aus, dass unser Selbstverständnis als freie Akteure darauf angewiesen ist, dass wir uns 
als die alleinigen Urheber unserer Handlungen betrachten können. Wenn ein Individuum jedoch 
weiß, dass bestimmte Aspekte seines Wesens – etwa seine kognitive Leistungsfähigkeit oder 
eine spezifische Charakterdisposition – das Resultat einer gezielten biotechnischen „Bestellung“ 
durch die Eltern sind, entsteht eine fundamentale Verunsicherung. Die Person kann sich nicht 
mehr sicher sein, ob eine Leistung wirklich ihr eigener Verdienst ist oder lediglich die Entfaltung 
eines fremden Programms. 

Diese Verunsicherung hat massive Auswirkungen auf die kommunikative Freiheit: 

• Die Last der Erwartung: Der programmierte Mensch steht unter dem Schatten einer 
„mitgebrachten“ Absicht. Er begegnet den Erwartungen seiner Umwelt nicht mehr als 
autonomes Subjekt, das sich seine Ziele selbst setzt, sondern als jemand, dessen Potenzial 
bereits funktional vordefiniert wurde. Das Wissen um die Absicht des Designers legt sich wie ein 
Filter über jede eigene Entscheidung. 

• Der Verlust der performativen Sicherheit: In moralischen Diskursen müssen wir davon 
ausgehen, dass unser Gegenüber aus freien Stücken antwortet. Ein genetisch disponierter 
Mensch könnte jedoch an der Authentizität seiner eigenen Reaktionen zweifeln. Er könnte sich 
fragen: „Antworte ich gerade, oder antwortet die optimierte Verschaltung meiner Gene?“ Dieser 
Zweifel untergräbt die Fähigkeit, mit vollem Gewicht hinter dem eigenen Wort zu stehen. 

• Die Verdinglichung der inneren Natur: Durch die Programmierung wird die „innere Natur“ des 
Menschen von einem Raum der Möglichkeiten zu einem Raum der technischen Fakten. Was 
früher als Talent galt, das man entwickeln oder auch brachliegen lassen konnte, wird nun zum 
„Feature“ einer technischen Ausstattung. Damit verliert das Individuum die Souveränität über 
die eigene Lebensgestaltung, da die organische Basis nicht mehr „stumm“ ist, sondern eine 
Sprache der Zweckmäßigkeit spricht. 

Für Habermas ist diese Beeinträchtigung deshalb so schwerwiegend, weil sie nicht durch 



nachträgliche Reflexion geheilt werden kann. Die kommunikative Freiheit braucht das Vertrauen 
in die eigene, kontingente (zufällige) Herkunft. Nur wer sich nicht als Produkt eines anderen 
versteht, kann sich im vollen Sinne als freies Mitglied einer Gemeinschaft von Gleichen 
begreifen. Die biotechnische Verfügung über die innere Natur zerstört somit die 
phänomenologische Grundlage, auf der die Praxis der gegenseitigen Zurechnung von 
Verantwortung überhaupt erst beruht. 

8.2.2 Der Verlust des „unvertretbaren Anfangs“: Identität und Herkunft 

Die Herkunft hat für das moderne Subjekt existenzielle Bedeutung. Habermas führt das Konzept 
des „unvertretbaren Anfangs“ ein, um zu verdeutlichen, dass unsere Identität untrennbar mit der 
Art und Weise verbunden ist, wie wir ins Dasein treten. Wenn die Geburt nicht mehr als ein 
natürlicher Neubeginn, sondern als der Vollzug eines technischen Entwurfs begriffen wird, 
verliert das Individuum den festen Boden, auf dem es seine einzigartige Lebensgeschichte 
aufbauen kann. 

Für Habermas ist das Gefühl, der „Urheber“ des eigenen Lebens zu sein, an eine Bedingung 
geknüpft, die wir meist als selbstverständlich voraussetzen: die Kontingenz (Zufälligkeit) unserer 
Entstehung. Nur weil wir niemandem Rechenschaft über unsere genetische Ausstattung 
schulden, können wir uns als Wesen begreifen, die bei sich selbst anfangen. 

Die Bedeutung des Zufalls: Warum die „Lotterie der Natur“ eine Voraussetzung 
für die subjektive Freiheit ist 

Habermas Argumentation beginnt mit der moralischen Rehabilitation des Zufalls. Er postuliert, 
dass die menschliche Freiheit paradoxerweise auf einer Grundlage beruht, die sich jeder 
rationalen Planung entzieht. Diese Kontingenz der Natur ist für ihn kein bloßer Mangel an 
Kontrolle, sondern die Bedingung dafür, dass wir uns überhaupt als autonome Wesen begreifen 
können - sie konstituiert die ontologische Verankerung des Subjekts. Wenn wir als Personen in 
die Welt treten, benötigen wir einen neutralen Ausgangspunkt, eine Art „natürliches Schicksal“, 
das niemandem zugerechnet werden kann. Nur weil unsere genetische Ausstattung das 
Ergebnis eines blinden, unpersönlichen Naturprozesses ist, können wir sie als einen 
unbesetzten Raum akzeptieren, auf dessen Basis wir unsere eigene Identität entwerfen. 

Der Zufall der Geburt fungiert hierbei als ein Schutzraum vor der Übergriffigkeit anderer 
Menschen. Habermas argumentiert, dass die Unverfügbarkeit unserer organischen Basis die 
Voraussetzung für die Symmetrie der Anerkennung ist. Da kein menschlicher Wille hinter der 
Kombination unserer Gene steht, schulden wir auch niemandem Rechenschaft über das, was 
wir „von Natur aus“ sind. Diese Indifferenz der Natur ist das notwendige Gegengewicht zur 
Intentionalität der Erziehung. Während uns unsere Eltern durch Sozialisation und Bildung 
prägen wollen – ein Prozess, dem wir uns als Heranwachsende kritisch widersetzen können –, 
bleibt die biologische Natur ein stummes Faktum, das keine Forderungen stellt. In dem Moment 
jedoch, in dem dieser Zufall durch eine technische Wahl ersetzt wird, wird die Natur „besetzt“. 
Der genetische Code wird zur Botschaft eines anderen Menschen, und der Neugeborene findet 
keinen unberührten Boden mehr vor, auf dem er sein Ich-Sagen gründen könnte. 

Die subjektive Freiheit ist nach Habermas also keine rein geistige Angelegenheit, sondern sie 
benötigt eine physische Verankerung in einem „nicht-gemachten“ Körper. Die technologische 



Beherrschung der Kontingenz würde bedeuten, dass wir die Freiheit zugunsten einer totalen 
Planung opfern. Der Mensch, der sich nicht mehr als Geschenk des Zufalls, sondern als 
Resultat eines Designs begreift, verliert die Fähigkeit zur radikalen Selbsturheberschaft. Er kann 
sich nicht mehr als der alleinige Anfang seiner eigenen Kausalkette verstehen, da er weiß, dass 
ein wesentlicher Teil seiner Existenz bereits durch die Kausalität eines fremden Willens 
determiniert wurde. Damit erweist sich die „Lotterie der Natur“ als die rettende Grenze der 
Vernunft: Sie bewahrt die Kontingenz des Anfangs, damit die Freiheit des Verlaufs möglich 
bleibt. 

Psychologische Entfremdung: Das Leben als Ausführung eines fremden Plans 

Die  Folge der genetischen Programmierung für die biographische Selbstwahrnehmung ist eine 
spezifischen Form der Entfremdung, die nicht das Verhältnis zur Arbeit oder zur Gesellschaft 
betrifft, sondern das Verhältnis des Individuums zu seiner eigenen Leiblichkeit und 
Lebensgeschichte. Habermas warnt davor, dass die Kenntnis einer fremden Absicht, die der 
eigenen Existenz vorausgeht, die Fähigkeit untergräbt, sich als souveränes Individuum zu 
verstehen. 

Habermas beschreibt die psychologische Situation des genetisch manipulierten Menschen als 
eine dauerhafte Zerreißprobe zwischen subjektivem Freiheitsanspruch und objektivem Design. 
Ein Mensch, der erfährt, dass seine Talente oder Charakterzüge das Resultat einer gezielten 
Auswahl durch seine Eltern sind, kann diese Merkmale nicht mehr einfach als „gegeben“ 
hinnehmen. Normalerweise integrieren wir unsere natürlichen Gaben in unser Selbstbild, indem 
wir sie uns aneignen und durch Übung zu unseren eigenen machen. Im Falle der 
Programmierung tritt jedoch eine Spaltung der Identität ein: Das Individuum sieht sich mit einer 
„mitgebrachten“ Intention konfrontiert, die wie ein starrer Fremdkörper in seiner Biographie wirkt. 

Diese Entfremdung äußert sich vor allem in der Unmöglichkeit einer echten Aneignung der 
eigenen Natur. Wenn ein junger Mensch beispielsweise ein herausragender Musiker wird, aber 
weiß, dass sein musikalisches Gehör eugenisch „optimiert“ wurde, wird er sich immer fragen 
müssen, ob dieser Erfolg wirklich seiner Anstrengung und Leidenschaft gehört oder lediglich die 
korrekte Ausführung eines vorgegebenen technischen Plans ist. Die eigene Lebensleistung wird 
dadurch entwertet; sie erscheint nicht mehr als Ausdruck der eigenen Persönlichkeit, sondern 
als das Funktionieren einer bestellten Apparatur. Habermas spricht hier von einer 
Verdinglichung der inneren Natur, bei der das Subjekt sich selbst gegenüber zum bloßen Objekt 
einer fremden Lebensplanung wird. 

Darüber hinaus führt dieses Bewusstsein zu einer gestörten Beziehung zwischen den 
Generationen. Die Dankbarkeit oder auch die produktive Reibung, die Kinder normalerweise 
gegenüber ihren Eltern empfinden, wird durch das Gefühl der Instrumentalisierung ersetzt. Der 
Designierte kann seine Eltern nicht mehr als Partner in einem offenen Erziehungsprozess 
sehen, sondern muss sie als Instanzen wahrnehmen, die über sein Sein verfügt haben, bevor er 
überhaupt eine Stimme hatte. Das Leben wird so zu einer Art „Lehen“, das unter der Bedingung 
einer fremden Erwartung steht. Diese psychologische Last der Fremdbestimmung verhindert die 
für die Moderne so entscheidende Erfahrung des „unvertretbaren Anfangs“: das Gefühl, ein 
Original zu sein und keine Kopie oder ein Produkt fremder Wünsche. 



8.2.3 Die Unverfügbarkeit als Ermöglichungsgrund:  

Die Unverfügbarkeit der menschlichen Natur ist kein Mangel an technischer Macht, sondern der 
notwendige Ermöglichungsgrund für Freiheit und Moral und somit der Grund, warum eine 
aufgeklärte, säkulare Gesellschaft überhaupt eine „Grenze des Machens“ anerkennen sollte. 

Habermas argumentiert, dass wir eine „rettende Grenze“ benötigen, um den Menschen vor 
einer totalen Selbstobjektivierung zu schützen. Er greift hierbei das Motiv der „Heiligkeit“ oder 
„Unantastbarkeit“ aus der religiösen Tradition auf und übersetzt es in die Sprache der Vernunft: 
Das, was wir nicht verfügen können, ist der Raum, in dem wir erst zu uns selbst finden. Die 
Autonomie des Geistes ruht damit paradoxerweise auf der Nicht-Beherrschbarkeit des Körpers. 
Nur wenn es einen Kern in unserer Existenz gibt, der weder von uns selbst noch von anderen 
technisch „gemacht“ wurde, bleibt die Kategorie der Verantwortung sinnvoll. In diesem Sinne 
fungiert die Unverfügbarkeit als eine Art ontologisches Asyl für das Subjekt, das es davor 
bewahrt, vollständig in die Logik von Ursache und Wirkung, von Planung und Produkt, 
aufzugehen. 

Die Re-Lektüre der Ebenbildlichkeit: Unverfügbarkeit als Schutzraum des 
Unbewussten 

Habermas vollzieht eine „rettende Übersetzung“, wenn er den theologischen Kernbegriff der 
Ebenbildlichkeit (Imago Dei) für die moderne Bioethik fruchtbar macht, um im Zeitalter der 
Gentechnik eine Grenze zu definieren, die nicht bloß willkürlich wirkt. Habermas nutzt die 
religiöse Intuition, um eine säkulare Barriere gegen die totale Transparenz und Manipulation des 
Menschen zu errichten. 

Habermas interpretiert die Gottebenbildlichkeit nicht als metaphysisches Dogma, sondern als 
eine Chiffre für ein notwendiges Verhältnis der Nicht-Verfügbarkeit. Im religiösen Kontext 
bedeutet Ebenbildlichkeit, dass der Mensch ein Gegenüber Gottes ist – er ist von Gott gewollt, 
aber nicht von Gott „hergestellt“ wie eine triviale Maschine. Gott lässt dem Menschen den Raum 
der Freiheit. Diese theologische Struktur übersetzt Habermas nun in die Forderung nach einem 
Schutzraum des Unbewussten und Unverfügbaren. 

Die „Unverfügbarkeit“ der organischen Basis fungiert in dieser Re-Lektüre als säkulares 
Äquivalent zur Unantastbarkeit des Geschöpfs. Habermas argumentiert, dass wir eine Grenze 
brauchen, hinter die kein menschliches Wissen und kein technischer Zugriff zurückfallen darf. 
Dieser Bereich des „Nicht-Wissens“ über unsere eigene genetische Konstruktion ist kein Defizit, 
sondern ein existenzieller Schutzraum. Er stellt sicher, dass unsere innerste Natur – jener 
dunkle Grund, aus dem unsere Spontaneität und unsere unbewussten Impulse entspringen – 
nicht das Resultat einer fremden, rationalen Planung ist. 

Wenn wir die menschliche Natur vollständig durchleuchten und technisch gestalten, zerstören 
wir diesen Schutzraum. Der Mensch wird sich selbst gegenüber transparent und damit 
manipulierbar. Die „Ebenbildlichkeit“ lehrt uns im übertragenen Sinne, dass der Mensch nur 
dann als Subjekt existieren kann, wenn es in ihm etwas gibt, das sich jedem menschlichen 
Machen entzieht. Die Unverfügbarkeit der Natur sichert somit die psychische Integrität des 
Individuums: Sie garantiert, dass wir uns als Wesen erfahren können, die „aus sich heraus“ 
handeln und nicht lediglich als die Entfaltung eines vorab installierten genetischen Designs. 



Damit wird das religiöse Erbe zur Verteidigungslinie für die psychologische Tiefe des modernen 
Ichs. 

Warum moralische Autonomie eine unmanipulierte physische Existenz 
voraussetzt 

Biologische Herkunft und moralische Handlungsfähigkeit müssen für Habermas zusammen 
gedacht werden. Autonomie ist keine rein geistige Eigenschaft, die losgelöst vom Körper 
existiert, sondern benötigt eine spezifische, unmanipulierte physische Basis. Ein Wesen, das 
sich als „gemacht“ erkennt, kann nicht dieselbe Art von Verantwortung übernehmen wie ein 
Wesen, das sich als „gewachsen“ versteht. 

Moralische Autonomie beruht auf der Fähigkeit, sich selbst als den exklusiven Urheber der 
eigenen Handlungen und Überzeugungen zu begreifen. Damit wir uns gegenseitig als 
verantwortlich anerkennen können, müssen wir voraussetzen, dass unsere Stellungnahmen aus 
einer inneren Freiheit entspringen, die nicht durch äußere, technische Eingriffe vorprogrammiert 
wurde. Eine manipulierte physische Existenz untergräbt diese Voraussetzung auf zwei Ebenen: 

Erstens stört die genetische Intervention die Selbstbeziehung des Subjekts. Wenn ich weiß, 
dass meine kognitiven oder emotionalen Dispositionen von Dritten „eingebaut“ wurden, bricht 
die Kontinuität meiner Selbstwahrnehmung. Ich kann mich nicht mehr uneingeschränkt mit 
meinem Leib identifizieren. Die natürliche Körperlichkeit war bisher der neutrale, unbesetzte 
Boden, auf dem sich der freie Wille entfalten konnte. Wird dieser Boden durch ein technisches 
Design besetzt, wird das Subjekt in seinem Kern entmachtet: Die moralische Autonomie 
kollabiert, weil das Individuum sich selbst als das Produkt einer fremden Kausalität wahrnimmt. 

Zweitens wird die Praxis der moralischen Zurechnung unmöglich. Unser gesamtes Rechts- und 
Moralsystem basiert darauf, dass wir Menschen für ihre Taten verantwortlich machen, weil wir 
annehmen, sie hätten auch anders handeln können. Bei einem genetisch optimierten Menschen 
stellt sich jedoch die Frage: Ist die Tat das Resultat einer freien Entscheidung oder die 
zwangsläufige Folge einer künstlich gesteigerten Disposition? Die „unmanipulierte Natur“ dient 
hier als notwendige Leerstelle, die sicherstellt, dass kein anderer Mensch (Designer) für die 
Handlungen des Individuums mitverantwortlich ist. 

Habermas zieht das Fazit, dass die Vernunft eine Grenze anerkennen muss, die sie selbst nicht 
überschreiten darf: die Grenze der menschlichen Gattungsnatur. Die Unverfügbarkeit des 
Körpers ist der Preis, den wir für die Freiheit des Geistes zahlen müssen. Nur wenn wir auf die 
totale technologische Beherrschung unserer physischen Basis verzichten, können wir uns 
weiterhin als Wesen verstehen, die zur moralischen Autonomie fähig sind. Damit ist die 
Unverfügbarkeit nicht nur ein religiöses Überbleibsel, sondern die säkulare Bedingung der 
Möglichkeit von Freiheit. 

8.3 Die Kritik des Szientismus als „schlechte Philosophie“ und 
Ersatzreligion 

Den ideologischen Rahmen der Biopolitik bildet der Szientismus als Weltbild, das diese Eingriffe 
rechtfertigt, was Habermas als Grenzüberschreitung kritisiert: Die Naturwissenschaften 
verlassen ihren legitimen Bereich der Datenanalyse und erheben den Anspruch, eine 



umfassende Deutung der menschlichen Existenz zu liefern. Habermas bezeichnet diesen 
Szientismus als eine Form „schlechter Philosophie“, die versucht, die lebensweltliche Erfahrung 
von Freiheit durch ein mechanistisches Modell zu ersetzen. 

Die Kritik richtet sich nicht gegen die Wissenschaft an sich, sondern deren Überhöhung zur 
Weltanschauung. Er argumentiert, dass der Szientismus die wissenschaftliche Methode 
verabsolutiert und alles, was sich nicht messen oder wiegen lässt – wie etwa Sinn, Werte oder 
Freiheit –, als bloße Illusion negiert. Damit übernimmt der Szientismus paradoxerweise die 
Rolle, die früher die Religion innehatte: Er liefert ein geschlossenes Erklärungsmodell für die 
Welt, das keinen Raum für Zweifel oder alternative Perspektiven lässt. 

8.3.1 Wissenschaft vs. Szientismus: Epistemologische 
Grenzziehungen 

Habermas beginnt mit einer klaren methodischen Unterscheidung. Echte Wissenschaft ist sich 
ihrer Grenzen bewusst; sie weiß, dass ihre Erkenntnisse immer perspektivisch und fallibel 
(fehlbar) sind. Der Szientismus hingegen ist ein „Glaube an die Wissenschaft“, der die 
methodischen Einschränkungen vergisst. 

Die Kompetenzüberschreitung der Naturwissenschaften: Von der Datenanalyse 
zur Weltanschauung 

Der Kern des szientistischen Weltbildes ist eine methodische Grenzüberschreitung. Die 
Naturwissenschaften müssen eine ganz spezifische, objektivierende Beobachterperspektive 
einnehmen, um erfolgreich Wissen über die physische Welt generieren zu können. Diese 
Perspektive ist jedoch ihrem Wesen nach blind für Phänomene, die sich nur aus der 
intersubjektiven Teilnehmerperspektive erschließen lassen. Die Kompetenzüberschreitung 
geschieht in dem Moment, in dem behauptet wird, die Beobachterperspektive sei die einzig 
wahre und könne die Teilnehmerperspektive (unser Erleben von Freiheit, Sinn und Gründen) 
vollständig ersetzen oder als bloße Illusion entlarven. 

Habermas verdeutlicht diesen Kategorienfehler am Beispiel der Debatte um den freien Willen. 
Wenn die Hirnforschung physiologische Ursachen für Handlungen sucht, findet sie – 
methodisch bedingt – nur neuronale Impulse, chemische Reaktionen und physikalische 
Kausalitäten. Aus der Sicht des Labors gibt es keinen „Geist“, sondern nur Materie in 
Bewegung. Der Szientismus macht daraus die weltanschauliche Behauptung: „Da wir im Gehirn 
keine Freiheit finden, existiert sie nicht.“ Habermas entgegnet, dass Freiheit kein Ding ist, das 
man unter einem Mikroskop finden kann, sondern ein Konzept, das in der sprachlichen 
Kommunikation zwischen Personen verankert ist. Wir begegnen einander als Wesen, die sich 
gegenseitig Gründe für ihr Handeln nennen. Ein „Grund“ ist jedoch keine „Ursache“ im 
physikalischen Sinne. Gründe lassen sich nicht auf neuronale Daten reduzieren, ohne dass ihr 
wesentlicher Gehalt – die Bedeutung und die normative Verpflichtung – verloren geht. 

Die Transformation von der Datenanalyse zur Weltanschauung führt laut Habermas zu einer 
schleichenden De-Semantisierung unserer Lebenswelt. Wenn wir beginnen, unser Selbstbild 
nach den Vorgaben einer rein kausalistischen Naturwissenschaft zu modellieren, verlieren wir 
die Sprache, in der wir uns als verantwortliche Akteure begreifen können. Der Szientismus 
agiert hier wie eine „schlechte Philosophie“, weil er die notwendige Dualität unserer 



Erkenntniszugänge leugnet: Wir sind eben beides, Naturwesen (Objekte der Wissenschaft) und 
Vernunftwesen (Subjekte der Moral). Indem die Naturwissenschaft ihren Bereich verlässt und 
den Anspruch auf eine „Theorie von Allem“ erhebt, zerstört sie die erkenntnistheoretische 
Symmetrie, die für eine humane Moderne unverzichtbar ist. 

Szientismus als dogmatische Verengung: Das Ausblenden der 
Teilnehmerperspektive 

Habermas beschreibt den Szientismus als eine Form von intellektueller Blindheit. Er 
argumentiert, dass die Verengung auf das, was naturwissenschaftlich messbar ist, dazu führt, 
dass wir die wichtigste Dimension unseres Zusammenlebens verlieren: die 
Teilnehmerperspektive und damit den Verlust unserer sozialen Grammatik. Wenn wir uns nur 
noch als organische Automaten begreifen, bricht das Fundament der Kommunikation 
zusammen. 

Wir befinden uns in der Lebenswelt immer in einer „Teilnehmerrolle“. Wenn wir miteinander 
sprechen, setzen wir voraus, dass unser Gegenüber ein „Ich“ ist, das versteht, antwortet und 
Verantwortung übernimmt. Diese Perspektive ist nicht optional; sie ist die Bedingung dafür, dass 
Gesellschaft überhaupt funktioniert. Der Szientismus jedoch erklärt diese Perspektive zur 
„Volkspsychologie“ oder zu einer nützlichen, aber letztlich unwahren Illusion. 

Die dogmatische Verengung besteht laut Habermas in drei zentralen Punkten: 

• Die Abwertung des subjektiven Geistes: Alles, was wir als „Sinn“, „Wert“ oder „Gefühl“ erleben, 
wird im Szientismus zu einem bloßen Epiphänomen (einem bedeutungslosen Nebenprodukt) 
biologischer Prozesse degradiert. 

• Die Unfähigkeit zum Dialog: Ein Forscher, der sein Gegenüber nur noch als „neuronal 
verschaltetes Objekt“ betrachtet, kann mit diesem Wesen keinen echten Diskurs mehr führen. 
Ein Diskurs setzt die Anerkennung der Freiheit des anderen voraus. Wer den Szientismus ernst 
nimmt, müsste eigentlich aufhören zu argumentieren, da Argumente in einer rein kausal 
determinierten Welt keine Kraft hätten. 

• Der Verlust der normativen Bindungskraft: Wenn Moral nur noch als ein evolutionärer 
Anpassungsmechanismus gesehen wird, verliert sie ihre verpflichtende Kraft. Wir tun dann das 
„Gute“ nicht mehr, weil es richtig ist, sondern weil unsere Gene uns dazu treiben. Damit wird die 
Idee der Gerechtigkeit ausgehöhlt. 

Habermas bezeichnet dies als eine „dogmatische“ Verengung, weil sie die Komplexität der 
menschlichen Erfahrung gewaltsam auf eine einzige Ebene reduziert. Er plädiert stattdessen für 
einen Perspektiven-Dualismus: Wir müssen akzeptieren, dass die naturwissenschaftliche 
Sichtweise wertvoll ist, aber niemals die lebensweltliche Sichtweise des Teilnehmers ersetzen 
kann. Der Versuch, die Teilnehmerperspektive wegzuerklären, ist für Habermas nicht nur 
wissenschaftlich fragwürdig, sondern gefährdet die humane Substanz unserer Kultur, da er uns 
der Sprache beraubt, in der wir uns als freie Wesen begegnen. 

8.3.2 Die naturalistische Selbstobjektivierung: Das Ende des freien 



Geistes? 

Der radikale Naturalismus beruht auf der Idee der naturalistischen Selbstobjektivierung - der 
Versuch des Menschen, sich selbst vollständig als ein durch Naturgesetze determiniertes 
Objekt zu begreifen. Daraus folgt zwangsläufig die Frage, ob der „freie Geist“ in einer Welt, die 
nur aus Ursache und Wirkung besteht, überhaupt noch einen Platz hat oder ob wir uns von der 
Vorstellung der Freiheit endgültig verabschieden müssen. 

Habermas argumentiert, dass die totale Selbstobjektivierung in einen performativen 
Widerspruch führt. Ein Wissenschaftler, der ein Buch schreibt, um zu beweisen, dass es keine 
Freiheit gibt, muss während des Schreibens ständig Voraussetzungen in Anspruch nehmen, die 
er theoretisch leugnet. Er setzt voraus, dass er seine Argumente frei wählt, dass seine Leser 
diese Gründe prüfen können und dass Wahrheit ein Ziel ist, das über bloße biologische Impulse 
hinausgeht. Würde er sich selbst wirklich nur als „neuronalen Automaten“ sehen, gäbe es 
keinen Grund mehr, nach Wahrheit zu suchen, da „Wahrheit“ in einer rein physikalischen Welt 
keine Kategorie ist. 

Die Reduktion von Gründen auf Ursachen: Kritik am neurobiologischen 
Determinismus. 

Der Kern des neurobiologischen Determinismus ist die Behauptung, dass unser Handeln nicht 
durch bewusste Überlegungen (Gründe), sondern durch vorbewusste organische Prozesse 
(Ursachen) gesteuert wird. Habermas sieht hier eine fundamentale Kategorienverwechslung 
und argumentiert, dass die neurobiologische Forschung, indem sie das Mentale auf das 
Physische reduziert, die logische Struktur unseres Handelns verkennt. 

Die Reduktion von Gründen auf Ursachen bedeutet, dass die Logik der Rechtfertigung durch 
die Logik der Kausalität ersetzt wird. Wenn wir im Alltag handeln, bewegen wir uns im „Raum 
der Gründe“. Wir wägen Pro- und Contra-Argumente ab und entscheiden uns auf Basis einer 
normativen Einsicht. Ein Grund (z. B. „Ich halte mein Versprechen, weil es moralisch geboten 
ist“) hat eine motivierende Kraft, die darauf beruht, dass wir ihn als gültig anerkennen. Ein 
Grund ist also eine logische und normative Einheit. 

Eine Ursache hingegen (z. B. ein neurochemischer Prozess oder ein Reiz-Reaktions-Schema) 
folgt einer mechanischen Notwendigkeit. Ursachen „erklären“ ein Ereignis von außen, aber sie 
„rechtfertigen“ es nicht. Habermas kritisiert am neurobiologischen Determinismus, dass dieser 
den Unterschied zwischen Handeln und Verhalten einebnet: Handeln ist ein intentionales 
Geschehen, das wir uns gegenseitig zurechnen, weil wir unterstellen, dass das Subjekt sich 
durch Gründe hat leiten lassen. Verhalten ist demgegenüber ein bloßer organischer Vorgang, 
der uns „zustößt“, wie ein Reflex oder ein Muskelzucken. 

Indem der Naturalismus behauptet, der „freie Wille“ sei eine bloße Illusion und die eigentliche 
Arbeit werde vom Gehirn im Modus der Kausalität erledigt, macht er das Subjekt zum 
Zuschauer seiner eigenen biologischen Prozesse. Habermas hält dagegen, dass die 
neurologischen Prozesse zwar die notwendige Bedingung (Hardware) für das Denken sind, 
aber nicht dessen hinreichende Erklärung (Software/Sinn). Ein Gedanke lässt sich nicht 
vollständig in ein neuronales Muster übersetzen, ohne dass sein Sinngehalt verloren geht. Wer 
Gründe auf Ursachen reduziert, verliert die Fähigkeit, den Menschen als ein Wesen zu 



begreifen, das auf Wahrheit und Richtigkeit ansprechbar ist. Das Gehirn „denkt“ nicht und 
„entscheidet“ nicht – das tut nur die Person im Austausch mit anderen. 

Ein Grund hat eine normative Kraft. Er verpflichtet uns im Raum der Rede. Wenn wir Gründe 
auf Ursachen reduzieren, verlieren wir die Fähigkeit, Handlungen als richtig oder falsch zu 
bewerten. Wir können dann nur noch sagen, ob sie „funktionieren“ oder nicht. Wenn der Geist 
nur ein Anhängsel des Gehirns ist, gibt es keine „Ich-Instanz“ mehr, die handelt. Das Subjekt 
löst sich auf. Habermas warnt, dass diese Sichtweise die moralische Zurechnungsfähigkeit 
zerstört. Ein Rechtssystem, das Menschen für ihre Taten bestraft, setzt voraus, dass diese 
Menschen die Urheber ihrer Taten sind. Die naturalistische Selbstobjektivierung entzieht der 
Rechtspraxis und der Moral den Boden. 

Für Habermas ist der „freie Geist“ kein geheimnisvolles Extra-Organ, sondern die Praxis, das 
eigene Leben im Lichte von Gründen zu führen. Die naturalistische Selbstobjektivierung ist 
daher kein Fortschritt der Aufklärung, sondern eine Form der Selbstverleugnung. Wer den Geist 
naturalisiert, schafft die Perspektive ab, aus der heraus wir uns überhaupt als Menschen 
verstehen können. 

Der performative Widerspruch: Warum Forscher Freiheit voraussetzen müssen, um sie 
wegzuerklären 

Für Habermas scheitert der radikale Naturalismus an seiner eigenen Praxis. Er nutzt das 
Werkzeug der Transzendentalpragmatik, um aufzuzeigen, dass die Leugnung der Freiheit in 
einen performativen Widerspruch mündet: Wer behauptet, dass alles menschliche Tun rein 
kausal determiniert ist, entzieht der eigenen wissenschaftlichen Argumentation die Grundlage. 

Habermas argumentiert, dass wissenschaftliches Arbeiten keine bloße biologische 
Absonderung ist, sondern eine soziale Praxis, die auf bestimmten Voraussetzungen ruht. Ein 
Forscher, der eine Theorie entwirft und diese in einem Fachjournal publiziert, tritt in einen 
Diskurs ein. In diesem Moment nimmt er notwendigerweise die Rolle eines Teilnehmers an, der 
für seine Thesen Geltungsansprüche erhebt. Er betrachtet sich selbst somit als jemanden, der 
seine Daten nicht willkürlich (oder rein triebgesteuert) interpretiert, sondern der sich von der 
„Logik der besseren Gründe“ leiten lässt. Er unterstellt folgerichtig seinen Fachkollegen, dass 
sie seine Argumente unvoreingenommen prüfen können. Eine Prüfung hat jedoch nur dann 
Sinn, wenn die Kollegen frei entscheiden können, ein Argument als wahr oder falsch zu 
akzeptieren. Wären alle Beteiligten nur biologische Automaten, gäbe es keinen „Irrtum“ und 
keine „Wahrheit“, sondern nur unterschiedliche neuronale Zustände. Wahrheit ist aber eine 
normative Kategorie. In einer rein physikalischen Welt gibt es „richtige“ Flugbahnen von 
Planeten, aber keine „wahren“ Sätze. Wahrheit setzt ein Subjekt voraus, das sich frei zur Welt 
verhalten kann. 

Der Widerspruch liegt darin, dass der naturalistische Forscher mit dem Inhalt seiner Theorie die 
Freiheit leugnet, während er mit der Form seiner Forschung (dem Argumentieren, Publizieren 
und Debattieren) Freiheit ständig praktizieren und bei anderen voraussetzen muss. Er muss 
also „im Modus der Freiheit“ handeln, um zu beweisen, dass es keine Freiheit gibt. 

Die Idee der Freiheit ist damit kein wissenschaftliches „Objekt“, das man beweisen oder 
widerlegen kann, sondern eine unhintergehbare Voraussetzung unseres Sprechens und 



Handelns. Wer diese Voraussetzung ignoriert, sägt an dem Ast, auf dem er als denkendes 
Wesen sitzt. Der Geist kann sich nicht selbst als bloße Materie begreifen, ohne dabei den Akt 
des Begreifens selbst ad absurdum zu führen. 

8.3.3 Verteidigung der Lebenswelt: Die normative Kraft der Sprache  

Bewahrung unserer alltäglichen Verständigungspraxis ist durch die schleichende 
Kolonialisierung der Lebenswelt durch eine technokratische und szientistische Sprache bedroht. 
Habermas warnt davor, dass wir Gefahr laufen, die Art und Weise, wie wir über uns selbst 
sprechen – nämlich als freie, verantwortliche und zur Solidarität fähige Wesen –, zu verlieren, 
wenn wir die Sprache der Biotechnik und des Naturalismus ungefiltert in unseren Alltag 
übernehmen. 

Für Habermas ist die Sprache nicht nur ein Werkzeug zur Informationsübermittlung, sondern die 
normative Infrastruktur unserer Freiheit. Die Verteidigung der „lebensweltlichen“ Perspektive ist 
somit kein nostalgischer Rückzug, sondern ein notwendiger Akt des politischen und 
moralischen Selbstschutzes. Er argumentiert, dass wir eine Grenze ziehen müssen zwischen 
dem legitimen technischen Wissen über unseren Körper (als Objekt) und dem unverzichtbaren 
Wissen über uns selbst als Personen (als Subjekte): Wenn wir aufhören, uns in der Sprache der 
Moral und der gegenseitigen Anerkennung zu verstehen, geben wir nicht nur eine Sprechweise 
auf, sondern die humane Form unserer Existenz selbst. 

Die Unverzichtbarkeit der intentionalen Sprache gegen die Kybernetik des Lebendigen 

Die Verteidigung der „Sprache der Freiheit“ gegen die „Sprache der Programmierung“ ist eine 
existenzielle Notwendigkeit. Die Art und Weise, wie wir über uns selbst sprechen, ist kein 
bloßes Beiwerk, sondern konstituiert erst die soziale Wirklichkeit. Eine kybernetische 
Sichtweise, die das Lebendige nur noch als ein System von Regelkreisen, Informationen und 
genetischen Codes begreift, bedroht das Menschliche. 

Habermas betont, dass die intentionale Sprache – also das Sprechen über Überzeugungen, 
Absichten und Gründe – eine völlig andere logische Struktur aufweist als die kybernetische 
Sprache der Naturwissenschaften. Wenn wir jemanden fragen: „Warum hast du das getan?“, 
erwarten wir eine Antwort, die uns als freie Teilnehmer an einem Gespräch ausweist. Wir treten 
in einen Raum der gegenseitigen Verantwortung ein. Die Kybernetik hingegen blickt auf den 
Menschen aus der Perspektive eines Ingenieurs oder Beobachters. Sie sieht keine Personen, 
die handeln, sondern Organismen, die auf Reize reagieren oder biologische Programme 
abspulen. Habermas warnt davor, dass wir unsere eigene Subjektivität einbüßen, wenn wir 
beginnen, uns selbst in diesen technischen Kategorien zu beschreiben. Wir würden uns dann 
wie Apparate behandeln, die man „reparieren“ oder „optimieren“ kann, anstatt wie Mitbürger, mit 
denen man streiten und sich verständigen muss. 

Die Unverzichtbarkeit der intentionalen Sprache zeigt sich laut Habermas vor allem darin, dass 
sie die Grenze zwischen dem „Gewachsenen“ und dem „Gemachten“ markiert. Nur solange wir 
eine Sprache verwenden, die dem Gegenüber eine eigene, unverfügbare Mitte zuschreibt, 
können wir die moralische Symmetrie aufrechterhalten. Eine kybernetische Beschreibung des 
Menschen hingegen ebnet diesen Unterschied ein und bereitet den Boden für eine totale 
Funktionalisierung. Wenn der Mensch nur noch als eine hochkomplexe Maschine begriffen wird, 



gibt es kein prinzipielles Hindernis mehr gegen seine biotechnische Umgestaltung. Die 
Verteidigung der intentionalen Sprache ist für Habermas daher ein Akt des Widerstands gegen 
die Tendenz, die menschliche Lebenswelt nach dem Vorbild technischer Systeme umzubauen. 
Es geht darum, die kommunikative Freiheit zu schützen, die darauf angewiesen ist, dass wir 
uns gegenseitig als Urheber unserer Worte und Taten anerkennen können – eine Anerkennung, 
die in der Welt der Kybernetik schlicht keinen Platz hat. 

Die Unersetzbarkeit der Teilnehmerperspektive für eine humane Gesellschaft 

Die Teilnehmerperspektive – also die Sichtweise, in der wir uns gegenseitig als Personen 
begegnen – ist keine bloße „nützliche Illusion“, die man durch biologisches Wissen ersetzen 
könnte. Ohne die sozialen Bindungskraft der Unterstellung von Freiheit und 
Zurechnungsfähigkeit bricht das Fundament einer humanen Gesellschaft zusammen. 

Eine Gesellschaft ist mehr als eine Ansammlung von Organismen, die nach evolutionären 
Überlebensregeln funktionieren. Eine humane Gesellschaft konstituiert sich erst durch den 
kommunikativen Austausch, in dem wir einander Gründe für unser Handeln schulden. Diese 
Praxis der Rechtfertigung setzt zwingend voraus, dass wir uns gegenseitig als Subjekte 
wahrnehmen, die fähig sind, zu Normen und Werten Stellung zu beziehen. 

Die Unersetzbarkeit dieser Perspektive zeigt sich für Habermas in drei zentralen Dimensionen: 

1. Recht und Moral: Unsere gesamte Rechtsordnung und Moralvorstellung basieren auf dem 
Konzept der Schuld und der Verantwortung. Wenn wir die Teilnehmerperspektive zugunsten 
einer rein naturwissenschaftlichen Beobachterperspektive aufgeben, müssten wir auch die 
Begriffe „Verbrechen“, „Strafe“ oder „Verdienst“ aufgeben. Ein Mörder wäre dann nicht mehr 
„schuldig“, sondern lediglich ein „defekter biologischer Mechanismus“. Eine solche Sichtweise 
würde die moralische Integrität der Gesellschaft zerstören, da sie das Individuum aus der Pflicht 
zur Rechtfertigung entlässt. 

2. Solidarität: Das Band der Solidarität zwischen Bürgern knüpft sich an die Anerkennung der 
Gleichheit und Freiheit des anderen. Wenn wir beginnen, unsere Mitmenschen als „genetische 
Produkte“ oder „neuronale Systeme“ zu betrachten, schwindet die Empathie und der Respekt 
vor der unverfügbaren Würde des Einzelnen. Die technokratische Sichtweise kühlt die sozialen 
Beziehungen ab und ersetzt Mitmenschlichkeit durch eine Logik der Effizienz und Optimierung. 

3. Demokratische Teilhabe: Demokratie lebt vom Streit um die besseren Argumente. Dieser 
Prozess setzt voraus, dass die Teilnehmer ihre Meinung frei bilden können. Eine szientistische 
Gesellschaft, die glaubt, politisches Verhalten sei rein biologisch oder technisch steuerbar, höhlt 
den demokratischen Kern der Selbstbestimmung aus. 

Habermas betont, dass die Sprache der Lebenswelt – die Sprache von Liebe, Sorge, Freiheit 
und Gerechtigkeit – eine eigene Wahrheit besitzt, die durch keine Gehirnanalyse erreicht 
werden kann. Die Teilnehmerperspektive ist der Schutzwall gegen eine totale Verdinglichung 
des Sozialen. Wir müssen sie verteidigen, weil sie die einzige Perspektive ist, aus der heraus 
wir uns als Zweck an sich selbst und nicht als Mittel für fremde Zwecke begreifen können. 

Die Kooperation von Vernunft und religiösem Erbe als Bollwerk gegen die totale 



Funktionalisierung 

Das Überleben der Moderne unter dem Druck der Biotechnologie hängt davon ab, wie eine rein 
säkulare Vernunft die moralischen Ressourcen finden kann, um der Versuchung einer totalen 
technischen Selbstoptimierung zu widerstehen. Habermas postuliert, dass die Vernunft hierfür 
eine Allianz mit ihrem eigenen religiösen Ursprung eingehen muss, um eine Grenze gegen die 
vollständige Funktionalisierung des Menschen zu ziehen. 

Er argumentiert, dass die moderne Vernunft Gefahr läuft, in einen leeren Funktionalismus 
abzugleiten, wenn sie den Kontakt zu den normativen Intuitionen verliert, die sie historisch aus 
der Religion übernommen hat. Die totale Funktionalisierung droht dort, wo der Mensch nur noch 
unter dem Aspekt der Nutzbarkeit, der Effizienz und der technischen Machbarkeit betrachtet 
wird. In einer solchen Welt wird das Individuum auf ein Bündel von Daten und Funktionen 
reduziert, die beliebig manipuliert werden können. Um dies zu verhindern, muss die Vernunft 
laut Habermas anerkennen, dass sie auf „rettende Übersetzungen“ religiöser Gehalte 
angewiesen ist. 

Die Kooperation besteht darin, dass die Vernunft die religiösen Konzepte der Unverfügbarkeit 
und der Gottebenbildlichkeit in eine allgemein zugängliche, säkulare Sprache übersetzt. Das 
religiöse Erbe fungiert hierbei als ein moralisches Reservoir, das Begriffe bereithält, für die die 
moderne Naturwissenschaft kein Äquivalent hat: die Unantastbarkeit der Person, die Würde des 
Ungeborenen und der Respekt vor dem, was wir nicht selbst „gemacht“ haben. Diese 
Kooperation ist kein Rückfall in den Dogmatismus, sondern ein Akt der Selbstbesinnung der 
Vernunft. Sie erkennt, dass sie eine „heilige“ Grenze des Machens respektieren muss, um die 
Freiheit des Geistes zu retten. 

Indem die Vernunft das religiöse Erbe als Bollwerk nutzt, schützt sie die menschliche Gattung 
davor, sich im Namen des Fortschritts selbst abzuschaffen. Habermas sieht in dieser 
Verbindung die einzige Chance, die moralische Symmetrie und die kommunikative Freiheit in 
einer Gesellschaft zu bewahren, die technisch zunehmend in der Lage ist, ihre eigene 
biologische Basis zu kontrollieren. Das Projekt der Moderne bleibt somit nur dann menschlich, 
wenn es sich seiner Wurzeln im Unverfügbaren bewusst bleibt und die totale Funktionalisierung 
als einen Verrat an der menschlichen Autonomie zurückweist. 

 

 


	Kapitel 8: Biopolitik und die Objektivierung der Person 
	8.1 Wissen als technokratische Kontrolle: Die Genomforschung und die technologische Beherrschung der menschlichen Natur 
	8.1.1 Die Grenze des Heilens: Medizinethische Grenzverschiebungen 
	Die Logik der klinischen Intervention: Konsensuelle Heilung vs. einseitige Manipulation 




