Kapitel 8: Biopolitik und die Objektivierung der Person

Die technische Verfugbarkeit (ber das menschliche Genom ist keine rein medizinische
Neuerung, sondern eine ethische Zasur. Habermas warnt davor, dass die Transformation der
menschlichen Natur in eine manipulierbare Masse die Intersubjektivitat zerstért. Wenn das
menschliche Leben zum Objekt technischer Planung wird, verlieren die Begriffe der Freiheit und
der Gleichheit ihre lebensweltliche Basis. Die Objektivierung der Person beginnt dort, wo die
organische Ausstattung des Menschen nicht mehr als Schicksal oder Geschenk, sondern als
Resultat einer fremden Entscheidung begriffen wird.

8.1 Wissen als technokratische Kontrolle: Die Genomforschung und
die technologische Beherrschung der menschlichen Natur

Habermas sieht die Genomforschung nicht primar als wissenschaftlichen Fortschritt, sondern
als ein Instrument der Kontrolle, als den Ubergang von einer beobachtenden Naturwissenschaft
zu einer intervenierenden Technologie, die tief in die Identitat des Individuums eingreift. Das
Wissen um den genetischen Code wird in diesem Kontext zu einer Form von technokratischer
Macht, die das Potenzial hat, die moralische Struktur unserer Gesellschaft zu verandern.

8.1.1 Die Grenze des Heilens: Medizinethische Grenzverschiebungen

Innerhalb der Biopolitik identifiziert Habermas eine gefahrliche Unscharfe an der Grenze
zwischen legitimer medizinischer Hilfe und einer moralisch fragwirdigen Manipulation der
menschlichen Natur. Er argumentiert, dass die Medizinethik traditionell auf einem klaren
normativen Fundament stand, das nun durch die neuen technologischen Méglichkeiten ins
Wanken gerat. Die Unterscheidung zwischen dem, was wir tun ddirfen, um Leid zu lindern, und
dem, was wir tun kénnen, um Leben zu gestalten, wird zunehmend diffuser.

Die Logik der klinischen Intervention: Konsensuelle Heilung vs. einseitige
Manipulation

Habermas postuliert einen kategorialen Unterschied zwischen einer klassischen
therapeutischen Behandlung und einer genetischen Intervention. Die Logik der klinischen
Intervention beruht auf dem Prinzip der konsensuellen Heilung. In einem normalen
Arzt-Patienten-Verhaltnis setzt die medizinische Handlung voraus, dass der Patient der
Behandlung zustimmen kann. Selbst wenn der Patient aktuell nicht einwilligungsfahig ist,
orientiert sich die klinische Logik an einem ,prasumtiven Konsens®: Der Arzt handelt im Sinne
der Gesundheit des Patienten, von dem man verninftigerweise annehmen kann, dass er
gesund sein mdchte. Das Ziel ist die Wiederherstellung einer gestérten organischen Funktion,
um dem Individuum seine Handlungsfahigkeit zurtickzugeben.

Im Gegensatz dazu steht die einseitige Manipulation, wie sie bei genetischen Eingriffen im
embryonalen Stadium auftritt. Hier fehlt die Moglichkeit eines Konsenses vollstandig. Der
Eingriff zielt nicht darauf ab, ein krankes Wesen zu heilen, sondern die Identitat eines kinftigen
Menschen nach den Praferenzen und Wunschen Dritter (Eltern oder Forscher) festzulegen.
Wahrend die Heilung den Patienten als Subjekt respektiert und ihn wieder in den Stand eines
autonomen Akteurs versetzen will, degradiert die einseitige genetische Gestaltung den



kinftigen Menschen zum Objekt einer fremden Absicht.

Habermas betont, dass diese Verschiebung die moralische Symmetrie zwischen den
Generationen zerstort. In der klinischen Intervention bleibt der Patient ein Partner; in der
biopolitischen Manipulation wird der Mensch zu einem ,Produkt®, dessen Eigenschaften wie bei
einer technischen Ware im Voraus bestellt werden. Die Logik der Heilung wahrt die
Unverflgbarkeit der Person, wahrend die Logik der Manipulation die TUr zu einer schleichenden
Entfremdung des Menschen von seiner eigenen Natur 6ffnet.

Der schleichende Ubergang von der Therapie zum ,Enhancement“ (Selbst- und
Fremdoptimierung)

Wenn die Medizin ihren klassischen Auftrag verlasst, droht unweigerlich eine normative Erosion
aufgrund der Schwierigkeit, eine klare Demarkationslinie zwischen der notwendigen Heilung
von Krankheiten und der technischen Steigerung menschlicher Merkmale zu ziehen. Ohne eine
solche Grenze schlagt das arztliche Ethos in eine konsumorientierte Dienstleistung um, die den
Menschen nicht mehr schiitzt, sondern ihn einer Optimierungslogik unterwirft.

Habermas analysiert das ,Enhancement” als eine Form der technischen Selbst- oder
Fremdverbesserung, die sich fundamental von der therapeutischen Logik unterscheidet.
Wahrend die Therapie auf die Wiederherstellung eines biologischen ,Normalzustands® zielt, um
dem Individuum ein selbstbestimmtes Leben zu ermdéglichen, strebt das Enhancement nach
einer Steigerung Uber das natirliche Mal hinaus. Der Ubergang ist deshalb so ,schleichend®,
weil viele Technologien, die wurspringlich zur Heilung entwickelt wurden (wie
Wachstumshormone oder Gen-Editierung), ebenso zur Optimierung von Leistungsfahigkeit oder
asthetischen Merkmalen eingesetzt werden kdnnen.

Fir Habermas ist dieser Ubergang moralisch hochgradig prekar. Er unterscheidet dabei zwei
Ebenen:

Erstens die Selbstoptimierung, bei der das Individuum sich selbst als Objekt einer technischen
Verbesserung begreift. Hier droht ein Verlust der Lebenswelt an eine Leistungsgesellschaft, in
der der eigene Koérper nur noch als Werkzeug wahrgenommen wird, das permanent getunt
werden muss.

Zweitens, und weitaus gefahrlicher, die Fremdoptimierung (insbesondere im embryonalen
Stadium). Hier entscheidet eine Generation Uber die genetische Ausstattung der nachsten.
Habermas argumentiert, dass diese Form der Optimierung die moralische Gleichheit untergrabt.
Wahrend wir bei einer Heilung davon ausgehen kénnen, dass der Patient gesund sein méchte
(prasumtiver Konsens), kénnen wir beim Enhancement nicht wissen, ob das kiinftige Kind mit
den von uns gewahlten ,Verbesserungen® einverstanden sein wird. Der optimierte Mensch wird
mit den Absichten seiner Designer konfrontiert, die in seine organische Basis eingeschrieben
sind, ohne dass er diese jemals revidieren kdnnte. Damit wird die Freiheit, der alleinige Urheber
des eigenen Lebens zu sein, bereits im Erbgut beschrankt.

8.1.2 Das Genom als Verfugungsmasse: Die Verdinglichung des
Leibes



Die schleichende Objektivierung des Menschen durch biotechnologische Macht fuhrt dazu, dass
wir die Grenze zwischen ,Subjekt® und ,Objekt* innerhalb unserer eigenen kdrperlichen
Existenz verlieren. Sobald die genetische Ausstattung als gestaltbares Material begriffen wird,
verandert sich die Art und Weise, wie wir uns selbst und andere wahrnehmen. Der menschliche
Leib verliert seinen Charakter als sakraler oder zumindest unantastbarer Schutzraum der
Person und wird stattdessen in die Logik der technischen Produktion und ékonomischen
Verwertung einbezogen. Die Sichtweise des ,Ingenieurs” auf das menschliche Leben untergrabt
die phanomenologische Grundlage, auf der wir uns als freie und moralisch handelnde Wesen
begegnen.

Vom Subjekt-Leib zum Objekt-Korper: Die Verschiebung der
phanomenologischen Perspektive

Habermas problematisiert die phdnomenologische Dimension der Biopolitik, indem er auf die
klassische Unterscheidung zwischen ,Leib® und ,Kérper® zurtckgreift (in Anlehnung an Denker
wie Helmuth Plessner oder Maurice Merleau-Ponty). Die moderne Biotechnik verleitet den
Menschen dazu, seine eigene physische Existenz  ausschlieBlich aus der
Beobachterperspektive zu betrachten. Er warnt davor, dass diese Verschiebung das moralische
Selbstverstandnis des Menschen als eines freien Urhebers seiner Handlungen fundamental
erschittert.

Wir erfahren uns normalerweise in einer Doppelnatur: Wir sind ein Leib (Subjekt-Leib) und wir
haben einen Kdorper (Objekt-Kdrper). Als Subjekt-Leib erleben wir uns ,von innen® heraus; unser
Korper ist das Medium, durch das wir in der Welt handeln, fiihlen und kommunizieren. Er ist die
unverfigbare Basis unserer Spontaneitat. Davon unterscheidet sich die Perspektive auf den
Objekt-Korper, bei der wir uns selbst wie eine Sache von aullen betrachten — etwa durch den
Blick des Arztes oder die Daten einer Fithess-App. In einer gesunden Lebenswelt bleibt der
Objekt-Kdrper jedoch immer an den Subjekt-Leib riickgebunden; die technische Sichtweise ist
nur vortbergehend.

Die Biopolitik und die Genom-Manipulation flihren nun jedoch zu einer dauerhaften
Verschiebung der Perspektive. Wenn das Erbgut eines Embryos gezielt verandert wird, blickt
der ,Designer® auf den kiinftigen Menschen ausschlief3lich als einen Objekt-Kérper — als eine
Ansammlung von organischem Material, das optimiert werden kann. Das Problem flir den so
geschaffenen Menschen ist, dass er diese fremde, technisierte Sicht auf seine eigene Natur
nicht mehr abschutteln kann. Er erfahrt seine eigene korperliche Basis nicht mehr als einen
naturlichen, zufalligen Teil seines ,Leib-Seins®, sondern als das Ergebnis einer technischen
Verfigung.

Diese Obijektivierung fihrt zu einer inneren Spaltung. Der betroffene Mensch ist gezwungen,
sich selbst als ein ,Gemachtes® zu begreifen. Damit verliert der Korper seine Unschuld als
naturwuchsige Grundlage der Freiheit. Habermas argumentiert, dass die moralische
Handlungsfahigkeit eines Subjekts voraussetzt, dass es sich eins weil} mit seinem Leib. Sobald
jedoch die Grenze zwischen Person und Sache im eigenen Koérper verschwimmt, wird es fir
das Individuum schwierig, sich als souveraner Urheber seiner Handlungen zu verstehen. Die
technische Perspektive des Gen-Ingenieurs kolonialisiert so die innerste Sphare des Subjekts
und verwandelt den lebendigen Leib in eine durchgeplante Biomasse.



Die Instrumentalisierung menschlicher Erbanlagen als ,,biologisches Kapital*

Die Verschiebung vom ,Subjekt-Leib“ zum ,Objekt-Kdrper” ist kein rein abstrakt-philosophisches
Problem, sondern 6ffnet die Tiir fiir eine tiefgreifende Okonomisierung der menschlichen Natur.
Die Erbanlagen werden in diesem Prozess nicht mehr als Teil der individuellen Identitat
respektiert, sondern als eine Ressource betrachtet, die bewertet, verglichen und gesteigert
werden kann.

Habermas argumentiert, dass durch die technologische Verfligbarkeit GUber das Genom das
menschliche Leben selbst in den Kreislauf der Warenlogik gerat. Wenn Eltern oder die
Gesellschaft entscheiden, welche genetischen Merkmale ,winschenswert® sind, verwandeln sie
das kinftige Kind in ein Projekt, in das investiert wird. Das Genom wird so zu einer Form von
,biologischem Kapital“: Es soll dem kiinftigen Menschen (und oft auch den Erwartungen der
Eltern) Wettbewerbsvorteile, hoéhere Leistungsfahigkeit oder gesellschaftliche Konformitat
sichern.

Die Gefahr dieser Instrumentalisierung liegt fir Habermas in der totalen Zweckorientierung. Ein
Mensch wird nicht mehr primar um seiner selbst willen willkommen geheil3en, sondern aufgrund
seiner ,Ausstattung“. Dies flhrt zu einer neuen Form der sozialen Ungleichheit, in der die
genetische Verfassung zum Kriterium fur sozialen Wert oder Unwert wird. Habermas sieht hier
die Gefahr einer liberalen Eugenik®, die nicht mehr staatlich verordnet ist, sondern durch den
Markt und individuelle Optimierungswiinsche vorangetrieben wird.

Indem das Erbgut als Kapital begriffen wird, wird die Person auf ihre funktionalen Merkmale
reduziert. Die moralische Unantastbarkeit der Person weicht einer Kosten-Nutzen-Analyse.
Damit untergrabt die Instrumentalisierung des Leibes die Grundlage der Solidaritat: Wer sich
selbst und andere nur noch als Blindel optimierbarer biologischer Daten sieht, verliert den Sinn
fur die unverfliigbare Wurde, die jedem Menschen unabhangig von seiner genetischen ,Qualitat”
zukommt.

8.1.3 Gefahrdung der Gattungsethik: Das neue Selbstbild der
Menschheit

Biopolitische Eingriffe verandern nicht nur das Leben einzelner, sondern gefahrden das
fundamentale Selbstbild der Menschheit als Gemeinschaft von moralisch freien und gleichen
Wesen. Habermas weitet daher den Fokus seiner Kritik von der individuellen Ebene des
betroffenen Patienten oder Probanden auf die Ebene der gesamten Menschheit aus, indem er
den Begriff der ,Gattungsethik® einflhrt.

Habermas argumentiert, dass unser bisheriges Verstandnis von Moral auf der Voraussetzung
beruhte, dass die menschliche Natur eine unverfligbare, ,naturwiichsige® Basis ist, die wir nicht
selbst gewahlt haben. Diese gemeinsame biologische Basis war der neutrale Boden, auf dem
wir uns als gleichberechtigte Subjekte begegnen konnten. Sobald wir jedoch beginnen, die
genetische Ausstattung der Gattung technisch zu steuern, verdndern wir die Spielregeln
unseres moralischen Zusammenlebens. Es geht in diesem Abschnitt also nicht mehr nur um
medizinische Risiken, sondern um eine existenzielle Bedrohung fir das, was es heil’t, zur
,Gattung Mensch® zu gehéren. Habermas warnt vor einer schleichenden Entwertung unseres
normativen Selbstverstandnisses, die eintritt, wenn wir uns nicht mehr als Mitgeschdpfe,



sondern als Schopfer und Konstrukteure unserer eigenen Art begreifen.

Die Rolle der Praimplantationsdiagnostik (PID) in der Erosion moralischer
Hemmschwellen

Die Praimplantationsdiagnostik (PID) ist das technologische Nadel6hr, durch das sich unser
moralisches Bewusstsein grundlegend verandert. Die PID ist weit mehr als ein diagnostisches
Verfahren; sie ist die erste Stufe einer Selektionslogik, die den Status des ungeborenen Lebens
von einem schutzbedurftigen Mitmenschen zu einem priifbaren Objekt verschiebt - durch eine
schleichenden Normalisierung: Was als Ausnahme flir schwerste Erbkrankheiten beginnt,
erodiert langfristig die allgemeine Hemmschwelle gegenlber einer qualitativen Bewertung
menschlichen Lebens.

Habermas argumentiert, dass die PID eine neue Form der Verantwortung einfihrt, die das
moralische Geflge uberlastet. Sobald Eltern die Moglichkeit haben, Embryonen im
Reagenzglas auf genetische Defekte zu untersuchen, bevor diese eingepflanzt werden, geraten
sie unter einen Rechtfertigungsdruck. Das Kind wird nicht mehr einfach ,angenommen®, wie es
ist, sondern es wird aktiv ausgewahlt. Damit verandert sich der Charakter des familiaren
Willkommens: Die bedingungslose Anerkennung wird durch eine vorbehaltliche Akzeptanz
ersetzt, die an genetische Qualitdtsmerkmale geknlpft ist.

Diese Technik wirkt als Katalysator fiir eine gesellschaftliche Umbewertung. Habermas sieht
darin den Einstieg in eine ,selektive Mentalitat. Wenn es legitim wird, Embryonen aufgrund
bestimmter Merkmale auszusondern, wird das menschliche Leben in ,lebenswert und ,nicht
lebenswert® unterteilt — eine Unterscheidung, die der egalitdren Moral der Moderne eigentlich
zutiefst widerspricht.

Die Erosion der Hemmschwellen zeigt sich laut Habermas vor allem darin, dass das moralische
Veto der Unverfugbarkeit schrittweise durch eine utilitaristische Abwagung ersetzt wird. Wenn
wir uns einmal daran gewdhnt haben, dass die biologische Ausstattung eines Menschen zur
Disposition steht, schwindet der Widerstand gegen weitergehende Eingriffe wie das ,Design”
bestimmter Eigenschaften. Die PID ebnet somit den Weg fir ein gattungsethisches
Selbstverstandnis, in dem wir uns nicht mehr als Gleiche unter Gleichen verstehen, sondern als
Richter Gber die biologische Qualitat unserer Nachkommen.

Der Mensch als sein eigener Schopfer: Die Hybris der technologischen
Selbstgestaltung

Habermas sieht die philosophische und anthropologische Dimension der technologischen
Selbstgestaltung als radikale Veranderung des Verhaltnisses zwischen dem Menschen als
Subjekt (dem Gestalter) und dem Menschen als Objekt (dem Gestalteten). Wenn der Mensch
beginnt, die Evolution in die eigene Hand zu nehmen und sich selbst nach technischen
Entwtrfen zu konstruieren, verlasst er den Boden einer gemeinsamen Gattungsethik.

Er argumentiert, dass die Vorstellung vom ,Menschen als seinem eigenen Schopfer® eine
gefahrliche lllusion ist, die das moralische Gleichgewicht der Moderne zerstort. Die Hybris
besteht darin, dass die technologische Vernunft glaubt, die Kontingenz (Zufélligkeit) des Lebens
vollstdndig durch Planung ersetzen zu kénnen. Doch genau diese Unverfligbarkeit der



naturlichen Herkunft war bisher der Garant fur die menschliche Gleichheit.

Wenn wir uns als ,Produkte“ unserer eigenen technologischen Entscheidungen begreifen, treten
zwei problematische Entwicklungen ein:

Erstens verliert der Mensch die Distanz zu sich selbst. Ein Wesen, das sich als Ergebnis eines
technischen Designs versteht, wird es schwerer haben, sich als autonomer Urheber seiner
Handlungen zu begreifen. Die Grenze zwischen dem Geist, der Ziele setzt, und der Materie, die
nur Mittel zum Zweck ist, verschwimmt.

Zweitens entsteht eine historische Verantwortungslosigkeit. Der ,Designer-Mensch® blrdet den
kommenden Generationen seine eigenen, zeitgebundenen Vorlieben als biologisches Schicksal
auf. Habermas sieht darin einen Akt der Dominanz: Die heutige Generation spielt ,Schépfer”
und entzieht der kinftigen Generation die Mdoglichkeit, die eigene organische Basis als
neutralen Ausgangspunkt fir die eigene Lebensgestaltung zu akzeptieren. Diese Hybris
untergrabt die Demut vor dem Unverfligbaren, die eine tiefere Wurzel in der religiésen Tradition
der Gottebenbildlichkeit hat. Ohne diese Grenze droht die Vernunft in einen totalen
Konstruktivismus abzugleiten, der am Ende den Menschen selbst als freies Subjekt abschafft..

8.2 Der Glaube an die Autonomie und die ,,Ebenbildlichkeit des
Menschen“ als normatives Erbe unter technischem Druck

Habermas verknipft die bioethische Debatte unmittelbar mit seinem religionsphilosophischen
Projekt mit der Frage, wie sich das technische Verfigungswissen auf jene normativen
Uberzeugungen auswirkt, die wir als ,Erben® der religidsen Tradition in unsere sakulare Moral
ubernommen haben. Insbesondere der Glaube an die individuelle Autonomie — die Vorstellung,
dass jeder Mensch der alleinige Urheber seiner Handlungen ist — gerat unter den Druck
biotechnologischer Machbarkeit.

Habermas argumentiert, dass unsere moderne Moral auf Voraussetzungen ruht, die wir uns
selbst nicht geben konnen. Eine dieser Voraussetzungen ist das Bewusstsein einer
Lunverfigbaren® Herkunft. In der Sprache der Religion wurde dies als ,Ebenbildlichkeit
ausgedrickt: Der Mensch ist Geschopf, nicht Produkt eines anderen Menschen. Habermas
zeigt nun auf, dass dieses religiose Erbe eine entscheidende Schutzfunktion fir die sakulare
Autonomie erfiillt. Wenn wir die natlrliche Basis des Menschen technisch manipulieren,
gefahrden wir das fundamentale Vertrauen in die eigene Urheberschaft. Die technologische
.Entzauberung® der menschlichen Natur ist nicht nur ein wissenschaftlicher Fortschritt, sondern
setzt die moralische Infrastruktur unserer Gesellschaft — das Verhaltnis von Freiheit, Gleichheit
und gegenseitiger Anerkennung — massiv unter Druck.

8.2.1 Die Zerstorung der moralischen Symmetrie: Soziale Folgen der
Programmierung

Die soziologische und rechtsethische Tiefenwirkung genetischer Programmierung ist die
Zerstdrung der moralischen Symmetrie, die normalerweise das Verhaltnis zwischen freien und
gleichen Burgern kennzeichnet. Habermas argumentiert, dass eine liberale Gesellschaft darauf
angewiesen ist, dass alle Teilnehmer einander als Ebenblirtige anerkennen kénnen. Wenn
jedoch eine Person die genetische Ausstattung einer anderen Person nach eigenen



Praferenzen festgelegt hat, entsteht ein fundamentales Machtgefalle, das im Rahmen einer
demokratischen Moral nicht mehr geheilt werden kann.

Die moralische Symmetrie ist fir Habermas die Voraussetzung daflir, dass wir einander Rechte
und Pflichten zuschreiben konnen. In einer ,natlrlichen* Generationenfolge begegnen sich
Eltern und Kinder als Personen, die beide gleichermalien der ,Lotterie der Natur® unterworfen
waren. Die Programmierung bricht dieses Verhaltnis auf: Sie flhrt eine einseitige Abhangigkeit
ein, die nicht auf einem sozialen Vertrag, sondern auf einer biologischen Verfligung beruht

Die irreversible Asymmetrie: Warum der ,,Designierte” den ,,Designer® nicht mehr
als gleichrangig kritisieren kann

Die genetische Programmierung flihrt zur Unaufhebbarkeit der Abhangigkeit und erzeugt damit
eine moralische Verwerfung, die qualitativ vollig anders ist als die herkémmliche Erziehung.
Wahrend Erziehung ein kommunikativer Prozess ist, aus dem man sich im Zuge der
Adoleszenz befreien kann, stellt die genetische Intervention eine somatische Fixierung dar, die
sich jedem diskursiven Zugriff entzieht.

Habermas argumentiert, dass die moralische Gleichrangigkeit zwischen Personen darauf
beruht, dass niemand Uber die ,innere Natur” eines anderen wie Uber eine Sache verfigen darf.
In einem normalen Generationenverhaltnis begegnen sich Eltern und Kinder als potenziell
Gleiche, weil beide ihre Existenz einem kontingenten (zufalligen) Naturprozess verdanken.
Diese gemeinsame Unterworfenheit unter die Kontingenz der Natur ist die Basis fiir eine
symmetrische Anerkennung: Niemand hat den anderen ,gemacht”.

Durch die genetische Programmierung wird dieses Verhaltnis jedoch in eine irreversible
Asymmetrie verkehrt:

1. Die Stummschaltung des Gegenlbers: In der Erziehung koénnen Kinder ihren Eltern
widersprechen. Sie kdnnen deren Werte ablehnen und ihre eigene ldentitat gegen die Absichten
der Eltern entwerfen. Die Erziehung ist ein ,reversibler* Prozess der Sozialisation. Eine
genetische Disposition hingegen ist ,stumm®“ — sie ist ein materielles Faktum im Koérper des
Kindes. Man kann mit Genen nicht diskutieren. Das Kind ist mit den Intentionen des Designers
konfrontiert, ohne dass es zu diesen jemals in ein kommunikatives Verhaltnis treten kdnnte.

2. Der Ausfall der Rechtfertigung: Wenn Eltern erziehen, mussen sie ihr Handeln vor dem
heranwachsenden Kind rechtfertigen. Wenn sie jedoch das Genom manipulieren, haben sie
eine Entscheidung getroffen, die das Kind in seinem Kern betrifft, die aber niemals durch eine
spatere Zustimmung des Kindes ,geheilt werden kann. Der Designierte kann den Designer
nicht als gleichberechtigten Partner zur Rechenschaft ziehen, da der Designer bereits die
Bedingungen festgelegt hat, unter denen der Designierte tGberhaupt erst urteilt.

3. Die verweigerte Ebenbdrtigkeit: Habermas sieht hier eine Verletzung der menschlichen
Wirde, da das Kind zum Objekt einer fremden Lebensplanung degradiert wird. Da der Designer
die organische Ausstattung des Designierten nach eigenen Praferenzen (z.B. hoéhere
Intelligenz, sportliches Talent) ,bestellt hat, blickt er auf das Kind immer auch als auf ein
Produkt seines eigenen Willens. Diese Perspektive des ,Herstellers® ist mit der Anerkennung



des anderen als eines freien, ebenbulrtigen Subjekts unvereinbar.

Die irreversible Asymmetrie bedeutet also, dass der programmierte Mensch in einer
permanenten Fremdbestimmung verharrt. Er kann sich nicht als der alleinige Urheber seiner
Lebensgeschichte flihlen, weil ein Teil seiner Identitat das Werk eines anderen ist. Diese
,verschmutzung“ der Urheberschaft durch fremde Absichten macht es unmobglich, dass
Designer und Designierter jemals die volle Symmetrie eines moralischen Verhaltnisses
erreichen.

Die Beeintrachtigung der kommunikativen Freiheit durch fremdbestimmte
Dispositionen

Das Wissen um eine genetische Programmierung fiihrt zur Erosion der subjektiven Freiheit: Ein
Mensch, der sich seiner eigenen ,Herstellung® bewusst ist, verliert die Unbefangenheit
gegenuber seinen eigenen Talenten, Neigungen und moralischen Impulsen. Habermas
argumentiert, dass die kommunikative Freiheit — also die Fahigkeit, sich im Austausch mit
anderen als souveranes Ich zu behaupten — eine unmanipulierte physische Basis voraussetzt.

Er fhrt aus, dass unser Selbstverstandnis als freie Akteure darauf angewiesen ist, dass wir uns
als die alleinigen Urheber unserer Handlungen betrachten kbnnen. Wenn ein Individuum jedoch
weild, dass bestimmte Aspekte seines Wesens — etwa seine kognitive Leistungsfahigkeit oder
eine spezifische Charakterdisposition — das Resultat einer gezielten biotechnischen ,Bestellung®
durch die Eltern sind, entsteht eine fundamentale Verunsicherung. Die Person kann sich nicht
mehr sicher sein, ob eine Leistung wirklich ihr eigener Verdienst ist oder lediglich die Entfaltung
eines fremden Programms.

Diese Verunsicherung hat massive Auswirkungen auf die kommunikative Freiheit:

» Die Last der Erwartung: Der programmierte Mensch steht unter dem Schatten einer
,mitgebrachten“ Absicht. Er begegnet den Erwartungen seiner Umwelt nicht mehr als
autonomes Subjekt, das sich seine Ziele selbst setzt, sondern als jemand, dessen Potenzial
bereits funktional vordefiniert wurde. Das Wissen um die Absicht des Designers legt sich wie ein
Filter Uber jede eigene Entscheidung.

» Der Verlust der performativen Sicherheit: In moralischen Diskursen missen wir davon
ausgehen, dass unser Gegenlber aus freien Stlicken antwortet. Ein genetisch disponierter
Mensch kénnte jedoch an der Authentizitdt seiner eigenen Reaktionen zweifeln. Er kdnnte sich
fragen: ,Antworte ich gerade, oder antwortet die optimierte Verschaltung meiner Gene?“ Dieser
Zweifel untergrabt die Fahigkeit, mit vollem Gewicht hinter dem eigenen Wort zu stehen.

* Die Verdinglichung der inneren Natur: Durch die Programmierung wird die ,innere Natur® des
Menschen von einem Raum der Mdglichkeiten zu einem Raum der technischen Fakten. Was
friher als Talent galt, das man entwickeln oder auch brachliegen lassen konnte, wird nun zum
.Feature” einer technischen Ausstattung. Damit verliert das Individuum die Souveranitat Gber
die eigene Lebensgestaltung, da die organische Basis nicht mehr ,stumm® ist, sondern eine
Sprache der Zweckmaligkeit spricht.

Fur Habermas ist diese Beeintrachtigung deshalb so schwerwiegend, weil sie nicht durch



nachtragliche Reflexion geheilt werden kann. Die kommunikative Freiheit braucht das Vertrauen
in die eigene, kontingente (zufallige) Herkunft. Nur wer sich nicht als Produkt eines anderen
versteht, kann sich im vollen Sinne als freies Mitglied einer Gemeinschaft von Gleichen
begreifen. Die biotechnische Verfliigung Uber die innere Natur zerstért somit die
phanomenologische Grundlage, auf der die Praxis der gegenseitigen Zurechnung von
Verantwortung Gberhaupt erst beruht.

8.2.2 Der Verlust des ,,unvertretbaren Anfangs*“: Identitat und Herkunft

Die Herkunft hat flir das moderne Subjekt existenzielle Bedeutung. Habermas flhrt das Konzept
des ,unvertretbaren Anfangs* ein, um zu verdeutlichen, dass unsere ldentitat untrennbar mit der
Art und Weise verbunden ist, wie wir ins Dasein treten. Wenn die Geburt nicht mehr als ein
naturlicher Neubeginn, sondern als der Vollzug eines technischen Entwurfs begriffen wird,
verliert das Individuum den festen Boden, auf dem es seine einzigartige Lebensgeschichte
aufbauen kann.

Fir Habermas ist das Geflhl, der ,Urheber” des eigenen Lebens zu sein, an eine Bedingung
geknupft, die wir meist als selbstverstandlich voraussetzen: die Kontingenz (Zufalligkeit) unserer
Entstehung. Nur weil wir niemandem Rechenschaft Uber unsere genetische Ausstattung
schulden, kénnen wir uns als Wesen begreifen, die bei sich selbst anfangen.

Die Bedeutung des Zufalls: Warum die ,,Lotterie der Natur* eine Voraussetzung
fir die subjektive Freiheit ist

Habermas Argumentation beginnt mit der moralischen Rehabilitation des Zufalls. Er postuliert,
dass die menschliche Freiheit paradoxerweise auf einer Grundlage beruht, die sich jeder
rationalen Planung entzieht. Diese Kontingenz der Natur ist fur ihn kein blofRer Mangel an
Kontrolle, sondern die Bedingung daflr, dass wir uns Gberhaupt als autonome Wesen begreifen
kénnen - sie konstituiert die ontologische Verankerung des Subjekts. Wenn wir als Personen in
die Welt treten, bendtigen wir einen neutralen Ausgangspunkt, eine Art ,natlrliches Schicksal,
das niemandem zugerechnet werden kann. Nur weil unsere genetische Ausstattung das
Ergebnis eines blinden, unpersdnlichen Naturprozesses ist, kdénnen wir sie als einen
unbesetzten Raum akzeptieren, auf dessen Basis wir unsere eigene ldentitat entwerfen.

Der Zufall der Geburt fungiert hierbei als ein Schutzraum vor der Ubergriffigkeit anderer
Menschen. Habermas argumentiert, dass die Unverfigbarkeit unserer organischen Basis die
Voraussetzung fur die Symmetrie der Anerkennung ist. Da kein menschlicher Wille hinter der
Kombination unserer Gene steht, schulden wir auch niemandem Rechenschaft (iber das, was
wir ,von Natur aus® sind. Diese Indifferenz der Natur ist das notwendige Gegengewicht zur
Intentionalitat der Erziehung. Wahrend uns unsere Eltern durch Sozialisation und Bildung
pragen wollen — ein Prozess, dem wir uns als Heranwachsende kritisch widersetzen kénnen —,
bleibt die biologische Natur ein stummes Faktum, das keine Forderungen stellt. In dem Moment
jedoch, in dem dieser Zufall durch eine technische Wahl ersetzt wird, wird die Natur ,besetzt".
Der genetische Code wird zur Botschaft eines anderen Menschen, und der Neugeborene findet
keinen unberihrten Boden mehr vor, auf dem er sein Ich-Sagen griinden kdnnte.

Die subjektive Freiheit ist nach Habermas also keine rein geistige Angelegenheit, sondern sie
bendtigt eine physische Verankerung in einem ,nicht-gemachten® Koérper. Die technologische



Beherrschung der Kontingenz wirde bedeuten, dass wir die Freiheit zugunsten einer totalen
Planung opfern. Der Mensch, der sich nicht mehr als Geschenk des Zufalls, sondern als
Resultat eines Designs begreift, verliert die Fahigkeit zur radikalen Selbsturheberschaft. Er kann
sich nicht mehr als der alleinige Anfang seiner eigenen Kausalkette verstehen, da er weil}, dass
ein wesentlicher Teil seiner Existenz bereits durch die Kausalitat eines fremden Willens
determiniert wurde. Damit erweist sich die ,Lotterie der Natur® als die rettende Grenze der
Vernunft: Sie bewahrt die Kontingenz des Anfangs, damit die Freiheit des Verlaufs mdglich
bleibt.

Psychologische Entfremdung: Das Leben als Ausfiihrung eines fremden Plans

Die Folge der genetischen Programmierung flr die biographische Selbstwahrnehmung ist eine
spezifischen Form der Entfremdung, die nicht das Verhaltnis zur Arbeit oder zur Gesellschaft
betrifft, sondern das Verhaltnis des Individuums zu seiner eigenen Leiblichkeit und
Lebensgeschichte. Habermas warnt davor, dass die Kenntnis einer fremden Absicht, die der
eigenen Existenz vorausgeht, die Fahigkeit untergrabt, sich als souveranes Individuum zu
verstehen.

Habermas beschreibt die psychologische Situation des genetisch manipulierten Menschen als
eine dauerhafte ZerreilRprobe zwischen subjektivem Freiheitsanspruch und objektivem Design.
Ein Mensch, der erfahrt, dass seine Talente oder Charakterziige das Resultat einer gezielten
Auswahl durch seine Eltern sind, kann diese Merkmale nicht mehr einfach als ,gegeben*
hinnehmen. Normalerweise integrieren wir unsere nattrlichen Gaben in unser Selbstbild, indem
wir sie uns aneignen und durch Ubung zu unseren eigenen machen. Im Falle der
Programmierung tritt jedoch eine Spaltung der Identitat ein: Das Individuum sieht sich mit einer
.mitgebrachten Intention konfrontiert, die wie ein starrer Fremdkorper in seiner Biographie wirkt.

Diese Entfremdung aufert sich vor allem in der Unmdglichkeit einer echten Aneignung der
eigenen Natur. Wenn ein junger Mensch beispielsweise ein herausragender Musiker wird, aber
weild, dass sein musikalisches Gehdr eugenisch ,optimiert wurde, wird er sich immer fragen
mussen, ob dieser Erfolg wirklich seiner Anstrengung und Leidenschaft gehort oder lediglich die
korrekte Ausfiihrung eines vorgegebenen technischen Plans ist. Die eigene Lebensleistung wird
dadurch entwertet; sie erscheint nicht mehr als Ausdruck der eigenen Personlichkeit, sondern
als das Funktionieren einer bestellten Apparatur. Habermas spricht hier von einer
Verdinglichung der inneren Natur, bei der das Subjekt sich selbst gegenliber zum bloRen Objekt
einer fremden Lebensplanung wird.

Daruber hinaus fuhrt dieses Bewusstsein zu einer gestorten Beziehung zwischen den
Generationen. Die Dankbarkeit oder auch die produktive Reibung, die Kinder normalerweise
gegenuber ihren Eltern empfinden, wird durch das Geflhl der Instrumentalisierung ersetzt. Der
Designierte kann seine Eltern nicht mehr als Partner in einem offenen Erziehungsprozess
sehen, sondern muss sie als Instanzen wahrnehmen, die Uber sein Sein verflgt haben, bevor er
Uberhaupt eine Stimme hatte. Das Leben wird so zu einer Art ,Lehen®, das unter der Bedingung
einer fremden Erwartung steht. Diese psychologische Last der Fremdbestimmung verhindert die
fir die Moderne so entscheidende Erfahrung des ,unvertretbaren Anfangs“: das Gefuhl, ein
Original zu sein und keine Kopie oder ein Produkt fremder Wunsche.



8.2.3 Die Unverfugbarkeit als Ermoglichungsgrund:

Die Unverfligbarkeit der menschlichen Natur ist kein Mangel an technischer Macht, sondern der
notwendige Ermdglichungsgrund fur Freiheit und Moral und somit der Grund, warum eine
aufgeklarte, sakulare Gesellschaft Uberhaupt eine ,Grenze des Machens® anerkennen sollte.

Habermas argumentiert, dass wir eine ,rettende Grenze“ bendétigen, um den Menschen vor
einer totalen Selbstobjektivierung zu schitzen. Er greift hierbei das Motiv der ,Heiligkeit* oder
,Unantastbarkeit* aus der religidsen Tradition auf und Ubersetzt es in die Sprache der Vernunft:
Das, was wir nicht verfligen kdnnen, ist der Raum, in dem wir erst zu uns selbst finden. Die
Autonomie des Geistes ruht damit paradoxerweise auf der Nicht-Beherrschbarkeit des Korpers.
Nur wenn es einen Kern in unserer Existenz gibt, der weder von uns selbst noch von anderen
technisch ,gemacht® wurde, bleibt die Kategorie der Verantwortung sinnvoll. In diesem Sinne
fungiert die Unverfligbarkeit als eine Art ontologisches Asyl fir das Subjekt, das es davor
bewahrt, vollstdndig in die Logik von Ursache und Wirkung, von Planung und Produkt,
aufzugehen.

Die Re-Lektlire der Ebenbildlichkeit: Unverfugbarkeit als Schutzraum des
Unbewussten

Habermas vollzieht eine ,rettende Ubersetzung“, wenn er den theologischen Kernbegriff der
Ebenbildlichkeit (Imago Dei) fur die moderne Bioethik fruchtbar macht, um im Zeitalter der
Gentechnik eine Grenze zu definieren, die nicht blo willkirlich wirkt. Habermas nutzt die
religiése Intuition, um eine sakulare Barriere gegen die totale Transparenz und Manipulation des
Menschen zu errichten.

Habermas interpretiert die Gottebenbildlichkeit nicht als metaphysisches Dogma, sondern als
eine Chiffre flir ein notwendiges Verhaltnis der Nicht-Verflgbarkeit. Im religidsen Kontext
bedeutet Ebenbildlichkeit, dass der Mensch ein Gegenuber Gottes ist — er ist von Gott gewollt,
aber nicht von Gott ,hergestellt“ wie eine triviale Maschine. Gott lasst dem Menschen den Raum
der Freiheit. Diese theologische Struktur Ubersetzt Habermas nun in die Forderung nach einem
Schutzraum des Unbewussten und Unverfligbaren.

Die ,Unverfligbarkeit® der organischen Basis fungiert in dieser Re-Lektire als sakulares
Aquivalent zur Unantastbarkeit des Geschépfs. Habermas argumentiert, dass wir eine Grenze
brauchen, hinter die kein menschliches Wissen und kein technischer Zugriff zurtckfallen darf.
Dieser Bereich des ,Nicht-Wissens® Gber unsere eigene genetische Konstruktion ist kein Defizit,
sondern ein existenzieller Schutzraum. Er stellt sicher, dass unsere innerste Natur — jener
dunkle Grund, aus dem unsere Spontaneitat und unsere unbewussten Impulse entspringen —
nicht das Resultat einer fremden, rationalen Planung ist.

Wenn wir die menschliche Natur vollstandig durchleuchten und technisch gestalten, zerstéren
wir diesen Schutzraum. Der Mensch wird sich selbst gegenlber transparent und damit
manipulierbar. Die ,Ebenbildlichkeit* lehrt uns im Ubertragenen Sinne, dass der Mensch nur
dann als Subjekt existieren kann, wenn es in ihm etwas gibt, das sich jedem menschlichen
Machen entzieht. Die Unverfiigbarkeit der Natur sichert somit die psychische Integritat des
Individuums: Sie garantiert, dass wir uns als Wesen erfahren kdnnen, die ,aus sich heraus”
handeln und nicht lediglich als die Entfaltung eines vorab installierten genetischen Designs.



Damit wird das religidse Erbe zur Verteidigungslinie fur die psychologische Tiefe des modernen
Ichs.

Warum moralische Autonomie eine unmanipulierte physische Existenz
voraussetzt

Biologische Herkunft und moralische Handlungsfahigkeit missen fur Habermas zusammen
gedacht werden. Autonomie ist keine rein geistige Eigenschaft, die losgelost vom Kérper
existiert, sondern bendtigt eine spezifische, unmanipulierte physische Basis. Ein Wesen, das
sich als ,gemacht® erkennt, kann nicht dieselbe Art von Verantwortung ubernehmen wie ein
Wesen, das sich als ,gewachsen” versteht.

Moralische Autonomie beruht auf der Fahigkeit, sich selbst als den exklusiven Urheber der
eigenen Handlungen und Uberzeugungen zu begreifen. Damit wir uns gegenseitig als
verantwortlich anerkennen kénnen, missen wir voraussetzen, dass unsere Stellungnahmen aus
einer inneren Freiheit entspringen, die nicht durch duRere, technische Eingriffe vorprogrammiert
wurde. Eine manipulierte physische Existenz untergrabt diese Voraussetzung auf zwei Ebenen:

Erstens stort die genetische Intervention die Selbstbeziehung des Subjekts. Wenn ich weil3,
dass meine kognitiven oder emotionalen Dispositionen von Dritten ,eingebaut” wurden, bricht
die Kontinuitdt meiner Selbstwahrnehmung. Ich kann mich nicht mehr uneingeschrankt mit
meinem Leib identifizieren. Die natlrliche Korperlichkeit war bisher der neutrale, unbesetzte
Boden, auf dem sich der freie Wille entfalten konnte. Wird dieser Boden durch ein technisches
Design besetzt, wird das Subjekt in seinem Kern entmachtet: Die moralische Autonomie
kollabiert, weil das Individuum sich selbst als das Produkt einer fremden Kausalitat wahrnimmt.

Zweitens wird die Praxis der moralischen Zurechnung unmdglich. Unser gesamtes Rechts- und
Moralsystem basiert darauf, dass wir Menschen fir ihre Taten verantwortlich machen, weil wir
annehmen, sie hatten auch anders handeln kénnen. Bei einem genetisch optimierten Menschen
stellt sich jedoch die Frage: Ist die Tat das Resultat einer freien Entscheidung oder die
zwangslaufige Folge einer kilinstlich gesteigerten Disposition? Die ,unmanipulierte Natur” dient
hier als notwendige Leerstelle, die sicherstellt, dass kein anderer Mensch (Designer) fir die
Handlungen des Individuums mitverantwortlich ist.

Habermas zieht das Fazit, dass die Vernunft eine Grenze anerkennen muss, die sie selbst nicht
Uberschreiten darf: die Grenze der menschlichen Gattungsnatur. Die Unverfigbarkeit des
Korpers ist der Preis, den wir fir die Freiheit des Geistes zahlen missen. Nur wenn wir auf die
totale technologische Beherrschung unserer physischen Basis verzichten, kdnnen wir uns
weiterhin als Wesen verstehen, die zur moralischen Autonomie fahig sind. Damit ist die
Unverfiigbarkeit nicht nur ein religidses Uberbleibsel, sondern die sakulare Bedingung der
Madglichkeit von Freiheit.

8.3 Die Kritik des Szientismus als ,,schlechte Philosophie® und
Ersatzreligion

Den ideologischen Rahmen der Biopolitik bildet der Szientismus als Weltbild, das diese Eingriffe
rechtfertigt, was Habermas als Grenzliberschreitung kritisiert: Die Naturwissenschaften
verlassen ihren legitimen Bereich der Datenanalyse und erheben den Anspruch, eine



umfassende Deutung der menschlichen Existenz zu liefern. Habermas bezeichnet diesen
Szientismus als eine Form ,schlechter Philosophie®, die versucht, die lebensweltliche Erfahrung
von Freiheit durch ein mechanistisches Modell zu ersetzen.

Die Kritik richtet sich nicht gegen die Wissenschaft an sich, sondern deren Uberhéhung zur
Weltanschauung. Er argumentiert, dass der Szientismus die wissenschaftliche Methode
verabsolutiert und alles, was sich nicht messen oder wiegen lasst — wie etwa Sinn, Werte oder
Freiheit —, als bloRe lllusion negiert. Damit Gbernimmt der Szientismus paradoxerweise die
Rolle, die friher die Religion innehatte: Er liefert ein geschlossenes Erklarungsmodell flr die
Welt, das keinen Raum fiir Zweifel oder alternative Perspektiven Iasst.

8.3.1 Wissenschaft vs. Szientismus: Epistemologische
Grenzziehungen

Habermas beginnt mit einer klaren methodischen Unterscheidung. Echte Wissenschaft ist sich
ihrer Grenzen bewusst; sie weil}, dass ihre Erkenntnisse immer perspektivisch und fallibel
(fehlbar) sind. Der Szientismus hingegen ist ein ,Glaube an die Wissenschaft®, der die
methodischen Einschrankungen vergisst.

Die Kompetenziiberschreitung der Naturwissenschaften: Von der Datenanalyse
zur Weltanschauung

Der Kern des szientistischen Weltbildes ist eine methodische Grenziberschreitung. Die
Naturwissenschaften missen eine ganz spezifische, objektivierende Beobachterperspektive
einnehmen, um erfolgreich Wissen Uber die physische Welt generieren zu kdénnen. Diese
Perspektive ist jedoch ihrem Wesen nach blind fir Phanomene, die sich nur aus der
intersubjektiven Teilnehmerperspektive erschlieRen lassen. Die Kompetenziberschreitung
geschieht in dem Moment, in dem behauptet wird, die Beobachterperspektive sei die einzig
wahre und kénne die Teilnehmerperspektive (unser Erleben von Freiheit, Sinn und Griinden)
vollstandig ersetzen oder als bloRe lllusion entlarven.

Habermas verdeutlicht diesen Kategorienfehler am Beispiel der Debatte um den freien Willen.
Wenn die Hirnforschung physiologische Ursachen fir Handlungen sucht, findet sie —
methodisch bedingt — nur neuronale Impulse, chemische Reaktionen und physikalische
Kausalitdten. Aus der Sicht des Labors gibt es keinen ,Geist’, sondern nur Materie in
Bewegung. Der Szientismus macht daraus die weltanschauliche Behauptung: ,Da wir im Gehirn
keine Freiheit finden, existiert sie nicht.“ Habermas entgegnet, dass Freiheit kein Ding ist, das
man unter einem Mikroskop finden kann, sondern ein Konzept, das in der sprachlichen
Kommunikation zwischen Personen verankert ist. Wir begegnen einander als Wesen, die sich
gegenseitig Grinde fir ihr Handeln nennen. Ein ,Grund® ist jedoch keine ,Ursache® im
physikalischen Sinne. Griinde lassen sich nicht auf neuronale Daten reduzieren, ohne dass ihr
wesentlicher Gehalt — die Bedeutung und die normative Verpflichtung — verloren geht.

Die Transformation von der Datenanalyse zur Weltanschauung fihrt laut Habermas zu einer
schleichenden De-Semantisierung unserer Lebenswelt. Wenn wir beginnen, unser Selbstbild
nach den Vorgaben einer rein kausalistischen Naturwissenschaft zu modellieren, verlieren wir
die Sprache, in der wir uns als verantwortliche Akteure begreifen konnen. Der Szientismus
agiert hier wie eine ,schlechte Philosophie®, weil er die notwendige Dualitat unserer



Erkenntniszugénge leugnet: Wir sind eben beides, Naturwesen (Objekte der Wissenschaft) und
Vernunftwesen (Subjekte der Moral). Indem die Naturwissenschaft ihren Bereich verlasst und
den Anspruch auf eine ,Theorie von Allem* erhebt, zerstort sie die erkenntnistheoretische
Symmetrie, die flir eine humane Moderne unverzichtbar ist.

Szientismus als dogmatische Verengung: Das Ausblenden der
Teilnehmerperspektive

Habermas beschreibt den Szientismus als eine Form von intellektueller Blindheit. Er
argumentiert, dass die Verengung auf das, was naturwissenschaftlich messbar ist, dazu fihrt,
dass wir die wichtigste Dimension unseres Zusammenlebens verlieren: die
Teilnehmerperspektive und damit den Verlust unserer sozialen Grammatik. Wenn wir uns nur
noch als organische Automaten begreifen, bricht das Fundament der Kommunikation
zusammen.

Wir befinden uns in der Lebenswelt immer in einer ,Teilnehmerrolle“. Wenn wir miteinander
sprechen, setzen wir voraus, dass unser Gegenuber ein ,Ich“ ist, das versteht, antwortet und
Verantwortung Gbernimmt. Diese Perspektive ist nicht optional; sie ist die Bedingung dafir, dass
Gesellschaft Uberhaupt funktioniert. Der Szientismus jedoch erklart diese Perspektive zur
»Volkspsychologie® oder zu einer nitzlichen, aber letztlich unwahren lllusion.

Die dogmatische Verengung besteht laut Habermas in drei zentralen Punkten:

* Die Abwertung des subjektiven Geistes: Alles, was wir als ,Sinn“, ,Wert" oder ,Geflihl“ erleben,
wird im Szientismus zu einem blofien Epiphanomen (einem bedeutungslosen Nebenprodukt)
biologischer Prozesse degradiert.

* Die Unfahigkeit zum Dialog: Ein Forscher, der sein Gegeniber nur noch als ,neuronal
verschaltetes Objekt” betrachtet, kann mit diesem Wesen keinen echten Diskurs mehr flihren.
Ein Diskurs setzt die Anerkennung der Freiheit des anderen voraus. Wer den Szientismus ernst
nimmt, muasste eigentlich aufhéren zu argumentieren, da Argumente in einer rein kausal
determinierten Welt keine Kraft hatten.

» Der Verlust der normativen Bindungskraft: Wenn Moral nur noch als ein evolutionarer
Anpassungsmechanismus gesehen wird, verliert sie ihre verpflichtende Kraft. Wir tun dann das
,Gute“ nicht mehr, weil es richtig ist, sondern weil unsere Gene uns dazu treiben. Damit wird die
Idee der Gerechtigkeit ausgehdhit.

Habermas bezeichnet dies als eine ,dogmatische“ Verengung, weil sie die Komplexitat der
menschlichen Erfahrung gewaltsam auf eine einzige Ebene reduziert. Er pladiert stattdessen fr
einen Perspektiven-Dualismus: Wir muissen akzeptieren, dass die naturwissenschaftliche
Sichtweise wertvoll ist, aber niemals die lebensweltliche Sichtweise des Teilnehmers ersetzen
kann. Der Versuch, die Teilnehmerperspektive wegzuerklaren, ist flir Habermas nicht nur
wissenschaftlich fragwurdig, sondern gefahrdet die humane Substanz unserer Kultur, da er uns
der Sprache beraubt, in der wir uns als freie Wesen begegnen.

8.3.2 Die naturalistische Selbstobjektivierung: Das Ende des freien



Geistes?

Der radikale Naturalismus beruht auf der Idee der naturalistischen Selbstobjektivierung - der
Versuch des Menschen, sich selbst vollstdndig als ein durch Naturgesetze determiniertes
Objekt zu begreifen. Daraus folgt zwangslaufig die Frage, ob der ,freie Geist in einer Welt, die
nur aus Ursache und Wirkung besteht, iberhaupt noch einen Platz hat oder ob wir uns von der
Vorstellung der Freiheit endgultig verabschieden missen.

Habermas argumentiert, dass die totale Selbstobjektivierung in einen performativen
Widerspruch fiihrt. Ein Wissenschatftler, der ein Buch schreibt, um zu beweisen, dass es keine
Freiheit gibt, muss wahrend des Schreibens standig Voraussetzungen in Anspruch nehmen, die
er theoretisch leugnet. Er setzt voraus, dass er seine Argumente frei wahlt, dass seine Leser
diese Grunde prufen kdnnen und dass Wahrheit ein Ziel ist, das Uber bloRe biologische Impulse
hinausgeht. Wirde er sich selbst wirklich nur als ,neuronalen Automaten® sehen, gabe es
keinen Grund mehr, nach Wahrheit zu suchen, da ,Wahrheit* in einer rein physikalischen Welt
keine Kategorie ist.

Die Reduktion von Griinden auf Ursachen: Kritik am neurobiologischen
Determinismus.

Der Kern des neurobiologischen Determinismus ist die Behauptung, dass unser Handeln nicht
durch bewusste Uberlegungen (Griinde), sondern durch vorbewusste organische Prozesse
(Ursachen) gesteuert wird. Habermas sieht hier eine fundamentale Kategorienverwechslung
und argumentiert, dass die neurobiologische Forschung, indem sie das Mentale auf das
Physische reduziert, die logische Struktur unseres Handelns verkennt.

Die Reduktion von Grinden auf Ursachen bedeutet, dass die Logik der Rechtfertigung durch
die Logik der Kausalitat ersetzt wird. Wenn wir im Alltag handeln, bewegen wir uns im ,Raum
der Griinde“. Wir wagen Pro- und Contra-Argumente ab und entscheiden uns auf Basis einer
normativen Einsicht. Ein Grund (z. B. ,Ich halte mein Versprechen, weil es moralisch geboten
ist) hat eine motivierende Kraft, die darauf beruht, dass wir ihn als glltig anerkennen. Ein
Grund ist also eine logische und normative Einheit.

Eine Ursache hingegen (z. B. ein neurochemischer Prozess oder ein Reiz-Reaktions-Schema)
folgt einer mechanischen Notwendigkeit. Ursachen ,erklaren“ ein Ereignis von aullen, aber sie
.rechtfertigen® es nicht. Habermas kritisiert am neurobiologischen Determinismus, dass dieser
den Unterschied zwischen Handeln und Verhalten einebnet: Handeln ist ein intentionales
Geschehen, das wir uns gegenseitig zurechnen, weil wir unterstellen, dass das Subjekt sich
durch Grinde hat leiten lassen. Verhalten ist demgegentliber ein bloRer organischer Vorgang,
der uns ,zustoRt®, wie ein Reflex oder ein Muskelzucken.

Indem der Naturalismus behauptet, der ,freie Wille* sei eine bloRRe lllusion und die eigentliche
Arbeit werde vom Gehirn im Modus der Kausalitat erledigt, macht er das Subjekt zum
Zuschauer seiner eigenen biologischen Prozesse. Habermas halt dagegen, dass die
neurologischen Prozesse zwar die notwendige Bedingung (Hardware) fur das Denken sind,
aber nicht dessen hinreichende Erklarung (Software/Sinn). Ein Gedanke lasst sich nicht
vollstandig in ein neuronales Muster Ubersetzen, ohne dass sein Sinngehalt verloren geht. Wer
Griinde auf Ursachen reduziert, verliert die Fahigkeit, den Menschen als ein Wesen zu



begreifen, das auf Wahrheit und Richtigkeit ansprechbar ist. Das Gehirn ,denkt‘ nicht und
Lentscheidet” nicht — das tut nur die Person im Austausch mit anderen.

Ein Grund hat eine normative Kraft. Er verpflichtet uns im Raum der Rede. Wenn wir Griinde
auf Ursachen reduzieren, verlieren wir die Fahigkeit, Handlungen als richtig oder falsch zu
bewerten. Wir kdnnen dann nur noch sagen, ob sie ,funktionieren“ oder nicht. Wenn der Geist
nur ein Anhangsel des Gehirns ist, gibt es keine ,Ich-Instanz® mehr, die handelt. Das Subjekt
I6st sich auf. Habermas warnt, dass diese Sichtweise die moralische Zurechnungsfahigkeit
zerstort. Ein Rechtssystem, das Menschen flr ihre Taten bestraft, setzt voraus, dass diese
Menschen die Urheber ihrer Taten sind. Die naturalistische Selbstobjektivierung entzieht der
Rechtspraxis und der Moral den Boden.

Fir Habermas ist der ,freie Geist kein geheimnisvolles Extra-Organ, sondern die Praxis, das
eigene Leben im Lichte von Griinden zu fihren. Die naturalistische Selbstobjektivierung ist
daher kein Fortschritt der Aufklarung, sondern eine Form der Selbstverleugnung. Wer den Geist
naturalisiert, schafft die Perspektive ab, aus der heraus wir uns Uberhaupt als Menschen
verstehen kénnen.

Der performative Widerspruch: Warum Forscher Freiheit voraussetzen miissen, um sie
wegzuerklaren

Fir Habermas scheitert der radikale Naturalismus an seiner eigenen Praxis. Er nutzt das
Werkzeug der Transzendentalpragmatik, um aufzuzeigen, dass die Leugnung der Freiheit in
einen performativen Widerspruch mindet: Wer behauptet, dass alles menschliche Tun rein
kausal determiniert ist, entzieht der eigenen wissenschaftlichen Argumentation die Grundlage.

Habermas argumentiert, dass wissenschaftliches Arbeiten keine bloRe biologische
Absonderung ist, sondern eine soziale Praxis, die auf bestimmten Voraussetzungen ruht. Ein
Forscher, der eine Theorie entwirft und diese in einem Fachjournal publiziert, tritt in einen
Diskurs ein. In diesem Moment nimmt er notwendigerweise die Rolle eines Teilnehmers an, der
fur seine Thesen Geltungsanspriiche erhebt. Er betrachtet sich selbst somit als jemanden, der
seine Daten nicht willklrlich (oder rein triebgesteuert) interpretiert, sondern der sich von der
,Logik der besseren Griinde“ leiten lasst. Er unterstellt folgerichtig seinen Fachkollegen, dass
sie seine Argumente unvoreingenommen prifen kénnen. Eine Prifung hat jedoch nur dann
Sinn, wenn die Kollegen frei entscheiden kénnen, ein Argument als wahr oder falsch zu
akzeptieren. Waren alle Beteiligten nur biologische Automaten, gabe es keinen ,Irrtum“ und
keine ,Wahrheit“, sondern nur unterschiedliche neuronale Zustande. Wahrheit ist aber eine
normative Kategorie. In einer rein physikalischen Welt gibt es ,richtige® Flugbahnen von
Planeten, aber keine ,wahren* Satze. Wahrheit setzt ein Subjekt voraus, das sich frei zur Welt
verhalten kann.

Der Widerspruch liegt darin, dass der naturalistische Forscher mit dem Inhalt seiner Theorie die
Freiheit leugnet, wahrend er mit der Form seiner Forschung (dem Argumentieren, Publizieren
und Debattieren) Freiheit stdndig praktizieren und bei anderen voraussetzen muss. Er muss
also ,im Modus der Freiheit* handeln, um zu beweisen, dass es keine Freiheit gibt.

Die Idee der Freiheit ist damit kein wissenschaftliches ,Objekt‘, das man beweisen oder
widerlegen kann, sondern eine unhintergehbare Voraussetzung unseres Sprechens und



Handelns. Wer diese Voraussetzung ignoriert, sdgt an dem Ast, auf dem er als denkendes
Wesen sitzt. Der Geist kann sich nicht selbst als blolRe Materie begreifen, ohne dabei den Akt
des Begreifens selbst ad absurdum zu fihren.

8.3.3 Verteidigung der Lebenswelt: Die normative Kraft der Sprache

Bewahrung unserer alltaglichen Verstandigungspraxis ist durch die schleichende
Kolonialisierung der Lebenswelt durch eine technokratische und szientistische Sprache bedronht.
Habermas warnt davor, dass wir Gefahr laufen, die Art und Weise, wie wir Gber uns selbst
sprechen — namlich als freie, verantwortliche und zur Solidaritat fahige Wesen —, zu verlieren,
wenn wir die Sprache der Biotechnik und des Naturalismus ungefiltert in unseren Alltag
Ubernehmen.

Far Habermas ist die Sprache nicht nur ein Werkzeug zur Informationsibermittlung, sondern die
normative Infrastruktur unserer Freiheit. Die Verteidigung der ,lebensweltlichen® Perspektive ist
somit kein nostalgischer Rickzug, sondern ein notwendiger Akt des politischen und
moralischen Selbstschutzes. Er argumentiert, dass wir eine Grenze ziehen missen zwischen
dem legitimen technischen Wissen uber unseren Korper (als Objekt) und dem unverzichtbaren
Wissen Uber uns selbst als Personen (als Subjekte): Wenn wir aufhéren, uns in der Sprache der
Moral und der gegenseitigen Anerkennung zu verstehen, geben wir nicht nur eine Sprechweise
auf, sondern die humane Form unserer Existenz selbst.

Die Unverzichtbarkeit der intentionalen Sprache gegen die Kybernetik des Lebendigen

Die Verteidigung der ,Sprache der Freiheit* gegen die ,Sprache der Programmierung® ist eine
existenzielle Notwendigkeit. Die Art und Weise, wie wir Uber uns selbst sprechen, ist kein
bloRes Beiwerk, sondern konstituiert erst die soziale Wirklichkeit. Eine kybernetische
Sichtweise, die das Lebendige nur noch als ein System von Regelkreisen, Informationen und
genetischen Codes begreift, bedroht das Menschliche.

Habermas betont, dass die intentionale Sprache — also das Sprechen Uiber Uberzeugungen,
Absichten und Griinde — eine vollig andere logische Struktur aufweist als die kybernetische
Sprache der Naturwissenschaften. Wenn wir jemanden fragen: ,Warum hast du das getan?®,
erwarten wir eine Antwort, die uns als freie Teilnehmer an einem Gesprach ausweist. Wir treten
in einen Raum der gegenseitigen Verantwortung ein. Die Kybernetik hingegen blickt auf den
Menschen aus der Perspektive eines Ingenieurs oder Beobachters. Sie sieht keine Personen,
die handeln, sondern Organismen, die auf Reize reagieren oder biologische Programme
abspulen. Habermas warnt davor, dass wir unsere eigene Subjektivitdt einblfRen, wenn wir
beginnen, uns selbst in diesen technischen Kategorien zu beschreiben. Wir wiirden uns dann
wie Apparate behandeln, die man ,reparieren® oder ,optimieren” kann, anstatt wie Mitblrger, mit
denen man streiten und sich verstandigen muss.

Die Unverzichtbarkeit der intentionalen Sprache zeigt sich laut Habermas vor allem darin, dass
sie die Grenze zwischen dem ,Gewachsenen“ und dem ,Gemachten® markiert. Nur solange wir
eine Sprache verwenden, die dem Gegeniber eine eigene, unverfigbare Mitte zuschreibt,
kénnen wir die moralische Symmetrie aufrechterhalten. Eine kybernetische Beschreibung des
Menschen hingegen ebnet diesen Unterschied ein und bereitet den Boden fur eine totale
Funktionalisierung. Wenn der Mensch nur noch als eine hochkomplexe Maschine begriffen wird,



gibt es kein prinzipielles Hindernis mehr gegen seine biotechnische Umgestaltung. Die
Verteidigung der intentionalen Sprache ist fur Habermas daher ein Akt des Widerstands gegen
die Tendenz, die menschliche Lebenswelt nach dem Vorbild technischer Systeme umzubauen.
Es geht darum, die kommunikative Freiheit zu schiitzen, die darauf angewiesen ist, dass wir
uns gegenseitig als Urheber unserer Worte und Taten anerkennen kdnnen — eine Anerkennung,
die in der Welt der Kybernetik schlicht keinen Platz hat.

Die Unersetzbarkeit der Teilnehmerperspektive fiir eine humane Gesellschaft

Die Teilnehmerperspektive — also die Sichtweise, in der wir uns gegenseitig als Personen
begegnen — ist keine bloRe ,nltzliche lllusion®, die man durch biologisches Wissen ersetzen
kénnte. Ohne die sozialen Bindungskraft der Unterstellung von Freiheit und
Zurechnungsfahigkeit bricht das Fundament einer humanen Gesellschaft zusammen.

Eine Gesellschaft ist mehr als eine Ansammlung von Organismen, die nach evolutionaren
Uberlebensregeln funktionieren. Eine humane Gesellschaft konstituiert sich erst durch den
kommunikativen Austausch, in dem wir einander Griinde fir unser Handeln schulden. Diese
Praxis der Rechtfertigung setzt zwingend voraus, dass wir uns gegenseitig als Subjekte
wahrnehmen, die fahig sind, zu Normen und Werten Stellung zu beziehen.

Die Unersetzbarkeit dieser Perspektive zeigt sich fir Habermas in drei zentralen Dimensionen:

1. Recht und Moral: Unsere gesamte Rechtsordnung und Moralvorstellung basieren auf dem
Konzept der Schuld und der Verantwortung. Wenn wir die Teilnehmerperspektive zugunsten
einer rein naturwissenschaftlichen Beobachterperspektive aufgeben, missten wir auch die
Begriffe ,Verbrechen®, ,Strafe* oder ,Verdienst* aufgeben. Ein Moérder ware dann nicht mehr
»schuldig“, sondern lediglich ein ,defekter biologischer Mechanismus®. Eine solche Sichtweise
wuirde die moralische Integritat der Gesellschaft zerstoren, da sie das Individuum aus der Pflicht
zur Rechtfertigung entlasst.

2. Solidaritat: Das Band der Solidaritadt zwischen Birgern knlpft sich an die Anerkennung der
Gleichheit und Freiheit des anderen. Wenn wir beginnen, unsere Mitmenschen als ,genetische
Produkte® oder ,neuronale Systeme® zu betrachten, schwindet die Empathie und der Respekt
vor der unverfiigbaren Wiirde des Einzelnen. Die technokratische Sichtweise kiihlt die sozialen
Beziehungen ab und ersetzt Mitmenschlichkeit durch eine Logik der Effizienz und Optimierung.

3. Demokratische Teilhabe: Demokratie lebt vom Streit um die besseren Argumente. Dieser
Prozess setzt voraus, dass die Teilnehmer ihre Meinung frei bilden kénnen. Eine szientistische
Gesellschaft, die glaubt, politisches Verhalten sei rein biologisch oder technisch steuerbar, hoéhit
den demokratischen Kern der Selbstbestimmung aus.

Habermas betont, dass die Sprache der Lebenswelt — die Sprache von Liebe, Sorge, Freiheit
und Gerechtigkeit — eine eigene Wahrheit besitzt, die durch keine Gehirnanalyse erreicht
werden kann. Die Teilnehmerperspektive ist der Schutzwall gegen eine totale Verdinglichung
des Sozialen. Wir missen sie verteidigen, weil sie die einzige Perspektive ist, aus der heraus
wir uns als Zweck an sich selbst und nicht als Mittel fir fremde Zwecke begreifen kénnen.

Die Kooperation von Vernunft und religiosem Erbe als Bollwerk gegen die totale



Funktionalisierung

Das Uberleben der Moderne unter dem Druck der Biotechnologie hangt davon ab, wie eine rein
sakulare Vernunft die moralischen Ressourcen finden kann, um der Versuchung einer totalen
technischen Selbstoptimierung zu widerstehen. Habermas postuliert, dass die Vernunft hierfir
eine Allianz mit ihrem eigenen religiésen Ursprung eingehen muss, um eine Grenze gegen die
vollstdndige Funktionalisierung des Menschen zu ziehen.

Er argumentiert, dass die moderne Vernunft Gefahr lauft, in einen leeren Funktionalismus
abzugleiten, wenn sie den Kontakt zu den normativen Intuitionen verliert, die sie historisch aus
der Religion ubernommen hat. Die totale Funktionalisierung droht dort, wo der Mensch nur noch
unter dem Aspekt der Nutzbarkeit, der Effizienz und der technischen Machbarkeit betrachtet
wird. In einer solchen Welt wird das Individuum auf ein Bindel von Daten und Funktionen
reduziert, die beliebig manipuliert werden kénnen. Um dies zu verhindern, muss die Vernunft
laut Habermas anerkennen, dass sie auf ,rettende Ubersetzungen“ religioser Gehalte
angewiesen ist.

Die Kooperation besteht darin, dass die Vernunft die religidsen Konzepte der Unverfiigbarkeit
und der Gottebenbildlichkeit in eine allgemein zugangliche, sakulare Sprache Ubersetzt. Das
religiose Erbe fungiert hierbei als ein moralisches Reservoir, das Begriffe bereithalt, fur die die
moderne Naturwissenschaft kein Aquivalent hat: die Unantastbarkeit der Person, die Wiirde des
Ungeborenen und der Respekt vor dem, was wir nicht selbst ,gemacht® haben. Diese
Kooperation ist kein Ruckfall in den Dogmatismus, sondern ein Akt der Selbstbesinnung der
Vernunft. Sie erkennt, dass sie eine ,heilige” Grenze des Machens respektieren muss, um die
Freiheit des Geistes zu retten.

Indem die Vernunft das religidse Erbe als Bollwerk nutzt, schiitzt sie die menschliche Gattung
davor, sich im Namen des Fortschritts selbst abzuschaffen. Habermas sieht in dieser
Verbindung die einzige Chance, die moralische Symmetrie und die kommunikative Freiheit in
einer Gesellschaft zu bewahren, die technisch zunehmend in der Lage ist, ihre eigene
biologische Basis zu kontrollieren. Das Projekt der Moderne bleibt somit nur dann menschlich,
wenn es sich seiner Wurzeln im Unverfliigbaren bewusst bleibt und die totale Funktionalisierung
als einen Verrat an der menschlichen Autonomie zuriickweist.



	Kapitel 8: Biopolitik und die Objektivierung der Person 
	8.1 Wissen als technokratische Kontrolle: Die Genomforschung und die technologische Beherrschung der menschlichen Natur 
	8.1.1 Die Grenze des Heilens: Medizinethische Grenzverschiebungen 
	Die Logik der klinischen Intervention: Konsensuelle Heilung vs. einseitige Manipulation 




